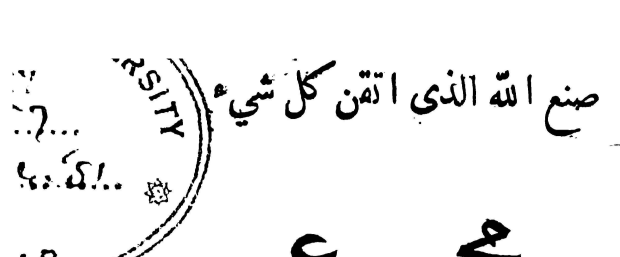
### عجووع

## رسائل الشيخ الرئيس

ابی علی الحسین بن عبدالله بن سینا البخاری المتوفی یوم الجمعة من رمضان سنة ثمان وعشرین واربع مائة

رسالة الفعل والانفعال ٢- رسالة في ذكر اسباب الرعد عد سرالة في سرالقدر ٤- رسالة العرشية في التوحيد و- رسالة في الحث على الذكر و- رسالة في الحث على الذكر السعادة وسالة في الموسيقي ٧- رسالة في الموسيقي







#### رسائل الشيخ الرئيس

ابي على الحسين بن عبدالله بن سينا البخاري المتبوفي يوم الجمعة من رمضان سنة ثمان وعشرين واربع مائة

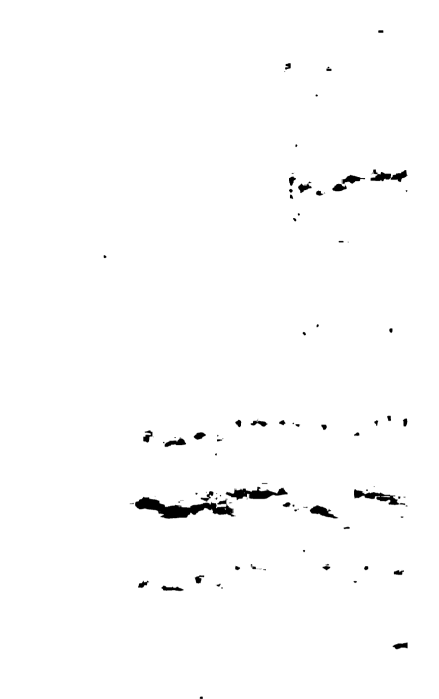
ريرسالة الفعل والانفعال ٢ ـ رسالة في ذكر اسباب الرعد ع ـ رساً له العرشية في التوحيد ٣ ـ رسالة في سرالقدر مرسالة في السعادة ٣ ـ رسالة في الحث على الذكر ٧ - رسالة في الموسيقي

#### الطبعة الاولى

بمطبعة حمعية دائرة المعارف العثمانية. مجيدرآباد الدكن صانها الله عِن الشرورو الفتن سنة ١٣٥٤ ه

> shia*b*ooks.net رابط بديل ◄ mktba.net

شبكة كتب الشيعة



#### رسالت

نى

القعل و الانفعال و اقسامها

الشيخ الرئيس ابى على الحسين بن عبد الله بن سينا البيخارى المتوفى يوم الجمعة من دمضان سنة ثمان وعشرين وعشرين واربع مائة



#### الطبعة الأولى

بمطبعة مجلس دائرة المعارف العنمانية بحيد رآ بادالدكن صانها الله عن الشرور والفتن عن الشرور والفتن (سنة ۱۳۵۳ هـ)

والله يفعل ما يشاء

رسالت

نی

الفعل و الانفعال و اقسامها

الشيخ الرئيس ابى على الحسين بن عبد الله بن سينا البخارى المتوفى يوم الجمعة من رمضان سنة ثمان وعشرين وعشرين و اربع مائة

-----

#### الطبعة الأولى

بمطبعة مجلس دائرة المعـــارف العثمانية بحيد رآ بادالدكن صانها الله عن الشرور والفتن عن الشرور والفتن (سنة ۲۰۰۳ هـ)

#### مسم الله الرحمن الوحيم

اعلم ان الافعال والانفالات تنفاوت بحسب تفاوت الا مور العقلية النفسانية منها والحسانية فن ذلك انه كلما كان الشيء اقوى واتم من غيره كان التاثير الصادر عنه ابلغ واظهر وكلما كان الشيء اتم استعد ادا واشد تهيؤا كان قبوله للأثر الصادر عن غيره فيه ابلغ واظهر و لما كان كل فعل وانفعال فانما يكون بحسب القياس والاضافة اعنى انه تأثير من شيئ في آخرا و تأثر في شيئ عن آخروكان المقياس والانفعال المنفسانيا في الموجود اما نفسانيا أو جسانيا كان اقسام الفعل والانفعال او جسانيا في جساني نفساني الفعل النفسانيا في جساني حاوجها في المعمل والانفعال الفعل والانفعال الفعل والانفسانيا في النفسانيا في النفسانيا في النفساني في المامئال الفعل النفساني في النفسانيا في النفوس وتأثر بعض على ما ذكر في علم الآلهات وكنا ثير هذه العقول في النفوس البشرية في النوم مرة وفي اليقظة الحرى ــ

واما مثال الفعل النفساني في الحساني فكمتأ ثير القوى النفسانية في العناصر الاربعة من امتزاج بعضها ببعض لتحدث المركبات المعدنية والنباتية و الحيوانية ثم تأثيراتها في تلك المركبات من تغذيتها و تنميتها وتربيتها و اتمامها الى غير ذلك هما عرف وشرح في موضعه ـ

واما مثال الفعل الحساني في النفساني فكتأ ثير الصور المستحسنة في النفوس البشرية من استمالتها مرة و تنفرها عنها اخرى \_

و اما مثال الفعل الحسانى فى الحسانى فكتأ ثير العناص بعضها فى بعض و احالة بعضها لبعض و استحالة الماء الى الهواء بعضها لبعض و استحالة الماء الى الهواء والهواء

والمواء الى الماء واستحالة الماء الى النيار والنار الى الهواء واستحالة الماء الى الله والمواء واستحالة الماء الى الله والمواء والمتحالة الماء الى الله والمواء والمتحالة الماء الى الله والمتحالة الماء المتحالة المتحالة الماء المتحالة المتحال

و اما تأ يثر المركبات بعضها في بعض فكت ثير الادوية والسموم في الابدان المحيو انية وغيرذاك مما لو شرع في احصا ته لطال الكلام جدا \_

و اعلم انه تدخل تحت هذه الاقسام ضروب الوحى و الكرا مات و صنوف الآيات و المعجز ات و فنون الالحا مات و المنا مات و انواع السحر و الاعين المؤثرة واقسام النير نجات و الطلسات \_

الما الوسى و الكرامات قانها داخلة فى تأثير النفسانى فى المفسانى اذ حقيقة الوسى هوالا لقاء الحفى من الامرالعقلى باذن لقد تعالى فى المنفوس البشرية المستعدة لقبول مثل هذا الالقاء الما فى حالى اليقظة ويسمى الوسى و اما فى حالى النوم ويسمى المنفث فى الروع كما قال صلى الله عليه و آله و سلم (ان وج القدس نفت فى وعى ان نفسان تموت حتى تستكل در قها الا قا تقوا الله واجملوا فى الطلب فى وقال (ان الرؤيا الصادقة من الرجل الصالح جرء من سنة و اربعين جزءا من النبوة) و هذا الالقاء عقلى و اظلاع و اظهار كما قالى الله تعالى (و علمناه من الدنا علما) وقال عن من قائل (نول به الروح الامين عملى قليك ) و قالى جل شأفه المناه و الفرق بينها ان الوسى منترسول ) و الحال فى الكرامات يقرب من ذلك و الفرق بينها ان الوسى منتص بمدعى النبوة و الرسالة و انذار الخاتى يقرب من ذلك و الفرق بينها ان الوسى مختص بمدعى النبوة و الرسالة و انذار الخاتى والكرامات لا تقتر ن بذلك \_

و اما الآيات و المعجزات فان قسمين من اقسا مها يدخلان تحت تأثير النفساني و ذلك في النفساني و و قسا و احدا منها يدخل تحت تأثير النفساني في الجساني و ذلك لان اصناف المعجزات ثلاثة صنف يتعلق بفضيلة العلم و ذلك بان يؤتى المستعد للذلك كما ل العلم من غير تعليم و تعلم بشرى حتى يحيط علما بما شاء الله تعالى بقدر الطاقة البشرية بالاله الحق و طبقات ملا تكته و سائر اصناف خلقه و كيفية للمهد أو المعاد الى غير ذلك على ما دل عليه قوله تعالى (وعلمك ما لم تكن تعلم)

وقوله صلى الله عليه وآله وسلم (اوتيت جوامع الكام) و ماا حبتمعت الابهة عليه من انه صلى الله عليه وآله وسلم قدا وتى علوم الاولين والآخرين مع ما اشتهر من امره انه الرسول الابى و دل عليه قوله تعالى (وكذلك اوحينا اليك روحا من امرنا ماكنت تدرى ما الكتاب و لاالا يمان) و فى مثل هذه النفس قال الله نعالى (يكاد زيتها يضي ولولم تمسسه نار) وكان مثال هذه النفس كبريت و العقل الفعال نار فيشتعل فيها دفعة و احدة و يحيلها الى جوهره وصنف يتعلق بفضيلة تحيل القوى و ذلك ان يؤتى المستعد لذلك ما يقوى على تخيلات الامور الحاضرة و الماضية و الاطلاع على مغيبات الامور المستقبلة فيلقى اليه كثير من الامور التى تقدم و قوعها بز مان طويل فيخبر عنها وكثير من الامور التى تقدم و قوعها بز مان طويل فيخبر عنها وكثير من الامور التى تقدم و قوعها بز مان طويل فيخبر عنها وكثير من الامور التى تكون فى الزمان المستقبل فينذر بها ــ

وبالجملة يحدث عن الغيب فينتصب نشيرا ونذيرا وخاصيته الاندار بالكائنات والدلالة على المغيبات على مادل عليه قوله تعالى (تلك من انباء الغيب نوحيها اليك) وقوله عن وجل ( رسلا قدقصصناهم عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم ) وقوله تعالى (الم علبت الروم في ادنى الارض وهم من بعد عليهم سيغلبون في بضع سنين) واخباره صلى الله عليه وآله وسلم بموت النجاشي وقوله عليه السلام لرسول كسرى ( ان ربى قتل ربك البارحة ) فكان كما قال الى غير ذلك مما نطق به القرآن العزيز واشتمل عليه الاحاديث الصحيحة وشهدت بصحته الآثار والاخبار وقد يكون عذا المعنى الكثير من الناس في النوم ويسمى الرؤيا \_

ولما الانبياء عليهم السلام فانما تكون لهم فى حالتى النوم واليقظة معا فهذا ن الصنفان يتعلقان بالقوة المدركة من النفس الانسانية وهما دا خلان تحث تأثير النفساني في النفساني \_

مع الفصاحة والبلاغة والشأن العجيب والنظم البديع الغريب من الدلالة على العلوم العلمية العلامة والبلاغة والشأن العجيب والنظم البديع الغريب من الدلالة على العلوم العلوم العقلية المتعلقة بمعرفة الله تعالى و ملا تكته و كتبه ورسله واليوم الآخر والعلوم العقلية المتعلقة بمعرفة الله تعالى و ملا تكته و كتبه ورسله واليوم الآخر والعلوم العلوم العل

والعلم الغيبية المتعلقة بمعرفة صفى الغيب اعنى الأمور الماضية والمستقبله والما الصنف الثالث من اصناف المعجزات فانه يتعلق بفضيلة قوة النفس المحركة التي تبلغ من قوتها الى القدرة على الاهلاك وقلب الحقائق من تدمير على قوم مريح عاصفة وصاعقة وطوفان وزازلة وقلب العصاء حية \_

و تلحق بهذا الصنف انواع من المكرامات التي شرف الله تعالى بها تو ما من عباد ه المخصوصين فيقد مون على هذه الاشياء بما يستجيب من دعوا تهم و تظهر منهم امور تخرج عن المجرى الظبيعي كما يحكى عن بعضهم انه اطاق بقو ته فعلا يخرج عن وسع مثله من البشر وعن بعضهم انه كمان يستسقى للناس فيسقون او يدعو عليهم في خسف بهم و يزلزلون او يدعو لهم في خلصون عن اليوباء والقحط والامراض الصعبة المز منة و بهن هذا القسم معجزات عيمي عليه السلام و كما يحكى عن بعضهم المنه تناف السباع ولا تنفر عنه الوحوش والطيور وينبغى ان لا تستبعد شيئا من المنه تنف الحكاء الكبار بهذا واخبروا عن السبب الذي فيها كلها من المناب الذي فيها كلها من السبب الذي فيها كلها من المناب الذي فيها كلها من المناب الذي فيها كلها من المناب الذي فيها كلها من المنابع و لا تنفر عنه المناب المنابع في المنابع و ا

بو هذا الصنف من المعجز ات يدخل تحت تأثير النفساني في الحساني ومن استقرى معجز ات الانبياء عليهم السلام وكر امات الاولياء امكنه ان ينسب كل واحدة منها الى واحد من هذه الاصناف المذكورة والله المرشد للصواب

واما الانها مات والمنامات فانها د اخلة تحت تأثير النفساني في النفساني و تكثر هذه الالها مات و تقل و تصدق هذه المنا مات و تكذب بحسب قوة استعداد النفوس البشرية وضعف استعداد ها بموجب صفائها و كدورتها و خلوصها عن الحسوسات و تدنسها بها اما في بد و حدوثها في الابدان و اما بعد ذلك بمقتضى السبر و العادات التي يتقق ان يسبر بها و يتعود بها و قد تصدق المنامات تارة بان يرى و العادات التي يتقق ان يسبر بها و يتعود بها و قد تصدق المنامات تارة بان يرى الامر، على ما هو عليه و بصورته من غير حاجة الى تعبير و تأويل و تارة بان يرى عاكما نشيء و هذا يتفاوت فر بما كانت بمحاكيات قريبة من الشيء جدا و ربما كانت بمحاكيات قريبة من الشيء جدا و ربما كانت بمحاكيات بعيدة و هذه يحتاج فيها الى تعبير و تأ و يل و السبب في هذه الحالة للانبياء و أصحاب الكرامات ان القوة المتخيلة خليت محاكية لكل ما ياقا ها

من هيئة ادراكية اوهيئة مزاجية سريعة النقل من الشيء الى شبهه اوضده فالاثر الروحانى السانح للنفس فى حالتى النوم واليقظة قد يكون ضعيفا فلا يحرك الحيال والذكر فلا يبقى له اثر وقد يكون اقوى من ذلك فيحرك الحيال الاان الحيال يعين فى الانتقال ويحكى عن الصريح فلا يضبط الذكر بل انما يضبط انتقالات المتخيل ومحاكياته وقد يكون قويا جدا فترستم فيه الصورة ارتساما قويا ولا يتشوش بالائتقالات فماكان من الاثر الذى ذكر فا مضبوطا فى الذكر فى حالتى النوم واليقظة كان الها ما اووحيا ولا يحتاج الى تأويل وتبير وماكان قد بظل هو وبقيت محاكياته فانه يحتاج اليهما اما الوحى الى التأويل وتبير واما الرؤيا الى التعبير هذا اذا لم تكن الرؤيا من اضغاث الاحلام التى يكون صببها امزجة الابدان وغلبة احد الاخلاط وحديث النفس ا وغير ذلك مما يخرج سببها امزجة الابدان وغلبة احد الاخلاط وحديث النفس ا وغير ذلك مما يخرج الرؤيا عن الحكم بصحتها ان كانت على وجهها اولخاجتها الى تأويل وتعبير ان صدور الناس من الجنة والناس حدور الناس من الجنة والناس حدور الناس من الجنة والناس حدور الناس من الجنة والناس على صورة الوسواس الحلاس الذى يوسوس فى صدور الناس من الجنة والناس على معدور الناس من الجنة والناس على سيبل الحدة والناس على صورة الوسواس الحياس الذي يوسوس فى صدور الناس من الجنة والناس على مورة الوسواس الحياس الذي يوسوس فى صدور الناس من الجنة والناس على معدور الناس من الجنة والناس حدور الناس من المناس الذي يوسوس على و حدور الناس من الجنة والناس حدور الناس من الجنة والناس على و المها المورة الوسوس في المناس الذي يوسوس في المناس ا

واما انواع السحر والاعين المؤثرات فان قسا من السحر يدخل تحت تأثير الخساني في النفساني وقسا منه يدخل تحت تأثير الجساني في النفساني و على النفساني و النفساني و النفساني و النفساني و النفساني المنا الصنف الاول فكتأثير النفوس البشرية القوية في قوتى التخيل و الوهم في نفوس بيشرية اخرى ضعيفة في ها تين القوتين كنفوس البله و الصبيان و الذين لم تستول قوتهم العقلية على قمع قوة التخيل و ترك عادة الانقياد فتخيل اليها و توهمها انها موجودة في الحارج اوتخيل اليها و توهمها في امور موجودة حاصلة على ضد تلك الاحوال تعيين اليها في اشياء متحركة الى المعول اليها في اشياء مناحركة الى تعييد ذلك من احوال بديعة و هذا كمان شأن سحرة موسى عليه السلام حين القواا حيالهم و عصيهم حتى صارموسي يخيل اليه من سحرهم انها تسعى حتى ا بطل الله تعالى حيانا اظهر على رسوله من الصنف الثالث من المعجزات فا نقلبت عصاه ثعبانا في فكون و في هذا الوقت قال الله تعالى ( سحروااءين الناس واسترهبوهم في قاتف ماياً فكون و في هذا الوقت قال الله تعالى ( سحروااءين الناس واسترهبوهم في قاتف ماياً فكون و في هذا الوقت قال الله تعالى ( سحروااءين الناس واسترهبوهم في قاتف ماياً فكون و في هذا الوقت قال الله تعالى ( سحروااءين الناس واسترهبوهم في قاتف ماياً فكون و في هذا الوقت قال الله تعالى ( سحروااءين الناس واسترهبوهم في قاتف ماياً فكون و في هذا الوقت قال الله تعالى ( سحروااءين الناس واسترهبوهم في قاتف ماياً فكون و في هذا الوقت قال الله تعالى ( سحروااءين الناس واسترهبوه هم في المناس واسترهبوه هم في المناس واسترهبوه هم في في المناس واسترهبوه هم في في المناس واسترهبوه هم في المناس واسترهبو هم في المناس واسترهبو المناس واسترهبو المناس واسترهبو المناس والمناس واسترهبو المناس واسترهبو المناس والمناس وا

والنساء والصيان \_

وقد يعين في ذلك الاسهاب في الكلام المختلط والآيهام بمسيس الجن بكل ماقيه تحيير وتدهيش \_

<sup>(</sup>١) كذا ولعله نشئوا (٢) ن صف \_ يقيد بها \_

يقيد بذلك القوة الوهمية ويثبتها بتصورها لها ويذكرها على الثبات على ما همت به وعن مت عليه من الامر المقصود كما حكى عنهم من غر ز ابر في الجسام و من د فن بعض الاجسام القابلة للفساد بسرعة في موضع من الارض تصل اليه النداوة اما الخرزات قتو قع القوة الوهمية من نفس الساحر بتذكار ماهمت به من الا مور بتوسط هذه الاشياء بتذكيرها وحفظها اياها في ذاتها فيحملها ذلك على التبات على العزيمة فتكون هذه الحالة داعية الى بلوغ كنه الامر المقصود من التأثير المطلق و قد يوجد مثله بمثل هذا الضبط يتعلق بقوى اخرى نفسانية في امور تشدبها القوى ويستعان به على ثبا تها على عن يمتها في مقاصد ها و مطالبها و ذلك مثل ما كان طائفة من المتقدمين المتعبدين يثبتون قوى انفسهم على عبادة الله تعالى وتذكيره واستمداد اصناف المعونة من جهة هياكل رقيقة واتخاذا صنام منجواهم تفيسة و يجعلون انفسهم و قفا ء لى ملازمتها ومعتكفة على الا قبال عليها متذكرة بتوسطها امرالله عن وجل ومضبوطة عن تغير العزيمة وفترتها عن طاعة الله تعالى واستمداد المعونة والرحمة من جهتها وكانوا يقولون ( ما نعبدهم الاليقربونا الى الله زلفي ) ويتخذون امورا مناسبة لذلك من بناء المساجد والبيع والصوا مع ونصب المحاريب والقناديل فيهاكل ذلك يعد النفس ويثبتها على الطاعة واستقراغ الحهد والطاقة في الانابة والعبادة ومن اجل ذلك تتخذ القبور وتبنني عليها الابنية تذكار الليت ودعاء له بالرحمة والمغفرة وتصدقا عنــه رجاء خلاصه من عذاب لوكان فيه و لو لا ذلك لنسوه في ا قرب مدة و انقطع عنه الدعاء والصدقة ولولا مخافة ملال القارى لهذا لفصل لاوردت من ذلك مايطول به الكلام ويزيد الناظر بصيرة فيه الا أن الفطرة تستدل(١) مع اللعة على ما وراءها ومن يسير الاشارة على كثيرها(٢) بهذا النمط من التأثير والفرق بينهـا ان قوة العين عامة طبيعية في مبدأ الخلقة واصلها واما الاخرى فمكتسبة بعد الامر الاصلى و من هذا القبيل استدفاع اثر العين التي يخاف مضرتها تارة بالرق

<sup>(</sup>۱) كذا ولعله با للعة (۲) ههنا بياض بالأصل ولعل موضعه وقوة العين روالخط وبالخط

وبالنمط من الكلام المسمى بالعزائم وتارة يتعلق بالتعاويذ والمائم والنفسانى واما الصنف الثالث من اصناف السحر وهو داخل تحت تأثير الحسابى فى النفسانى فكتأ ثير الصور والالوان والاشكال وضروب التحريكات والتسكينات فى الأنفس البشرية \_

أماتا ثير الصور والاشكال فكتا ثير المعشوق في العاشق حتى يهتم به ويصفق (١) قلبه اليه وتحركه الدحر يكات المتنوعة من القبض مرة والبسط اخرى ومن الوجد مرة والشغف الموجب للعناء والنصب احرى وكتا ثير صور الدواب واشكال الحيوانات الفاضلة المستحسنة في نفوس اصحابها واربابها كالفرس والبازى والصقر والحمام وغير ذلك حتى تولعوا وتشغفوا بالنظر اليها بحيث يفوت بالاشتغال بها كثير من حاجا تهم ومهماتهم -

واما التحريكات والتسكينات فكتأثير اصناف الآغاني والمعازف والملاهي والرقص في نفس المشغوفين بهابل تأثير الكلام في نفس السامع كما جاء في الاثر وال من البيان لسحرا) حتى يكاد يحكم بان هذه الاشياء تسحر الناس و تقلبهم عن احوالهم بحيث لا يوجد مخلص من تأثير اتها و يدخل تحت هذا القسم مايسميه الحكماء بالسحر الطبيعي وذلك ان عندهم ان هذه الامو رالطبيعية واصناف الحكم والعجائب في خلقتها سحر من الطبيعة للناظرين فيها والمتأملين لها والمعتادين بها تسحر هم و تقلبهم عماهم عليه من اتباع الهوى والقوى البدنية الى الشغف بتأمل العبر والآيات في الامور الساوية والارضية كما قال عن من قال (سنريهم آيا تنا في الآفاق وفي المفسهم حتى يتبين لهم انه الحق ) والكلام في ذلك ايضا يفضي الى ملالة القارى واضحاره وان كان قرة عين الفاضل الحكيم وايثاره \_

واما انواع النير نجات والطلسات فانها تدخل تحت تأثير الحساني في الحساني وان لم تخل الامور الحسانية من القوى النفسانية فيها ولم يخل ذلك التأثير من قوى وهمية عاملة فيها عملها في ملائمها و منا فيها و ذلك انها تتعلق بخواص الاجسام

<sup>(</sup>١)كذا ولعله ويخفق ــ

الارضية العنصرية منها والمركبات الطبيعية وتا ثير بعضها في بعض بخواص تخص كل واحد منها فتتبع حدوث آثار غريبة في غيرها و قدتم بمناسبات وضعية من هذه الاجسام الساوية ومناسبات بين قواها و قوى الاجسام ومضادات بين قوى الاجسام يوجب جميع ذلك افعالا وانفعالات بديعة يكاد يحكم بانها خارجة عن المجرى الطبيعي كحذب المقنا طيس للحديد وهرب حجر با غض الحل من المجرى الطبيعي كحذب المقنا طيس للحديد وهرب حجر با غض الحل من الحل و اجتذاب الكهرباء للتين الى غير ذلك ممالا يحصى كثرة من اقسام النير نجات وكما تتخذ صور واشكال في او قات مخصوصة على اوضاع معلومة من النير نجات وكما تتخذ صور واشكال في او قات مخصوصة على اوضاع معلومة من منا النير نجات آفاق الساء من المشرق والمغرب والجنوب والشال فيكر (١) بهاكثير من ا زمة الحيوانات المفسدة الى غير ذلك مما اشتهر ذكره عند الجمهود وخفى عنهم سره وهذا من علم الطلسات \_

و يلحق بهذا النمط تأثير الاجسام المعدنية بعضها في بعض الذاتية منها و غير الذاتية والمنظر قدة والمساة بعضها بالارواح و بعضها بالاجسا دواحالة بعضها لبعض واستحالة بعضها الى بعض في الوانها و قوا مها و قوا الما المشهورة عند الجمهور و المعلوم اكثرها عند اهل الصناعة المساة بالكيميا و تدخل تحت هذا النمط تأثيرات بعض الاجسام في بعض مما تركب و تفصل و تتخذ الآلات منها ولها طريقة عجيبة يسمى ذلك علم الحيل فمنها ما يسمى علم الحيل الهندسية \_

واولا ان المقصود من هذه الرسالة ابراز القدر المذكور من جميع هذه الابواب لحملني فرط العناية با هل الفضل على ابراز جملة من هذه العلوم بل على شرح تفاصياها والابانة عن كل علم بقوا نينها الكلية والمسائل الجزئية ولكن العذر في الامساك عن تفاصياها واضح \_ وعند هذا نختم الرسالة والحمد لله واهب العقل \_

<sup>(</sup>١) كذا \_ ولعله فيكسر بها كثير من اذية \_

#### خاعة الطبع

الحمد او اليه الرحيم البار و الصلوة و السلام على نبيه المختار و آله الأطهار و اصحابه الاخيار اما بعد فقد و قع الفرائج من طبع هذه الرسالة الفائقة يوم الثلاثاء ثامن عشر من شهر را بيع التانى سنة ثلث و خمسين و ثلثائة بعد الالف من الهجرة النبوية على صاحبها افضل الصلاة و السلام بعونه تعالى و حوله و قوته و قد قد نقلنا هذه الرسالة عن النسخة القديمة المحفوظة بمكتبة را و فور في الهند تحت رقم ( ١٨٢) في الحكة \_ و قابلناها على نسخة المكتبة الآصفية بجيد را باد الدكن صابها الله عن جميع البلايا و الفتن \_

وقد اعتنى بمقابلتها وتصحيحها الحقير والفاضل النحرير العالم الخبير مولانا السيد عيد الله بن احمد العلوى سلمه الله القدير \_

وآخر دعوانا ان الحمد تله العلى الكبير و الصلوة والسلام على رسوله البشير النذير و آله المشير النذير و آله المناه النجياء فقط المناه النجياء فقط

السيد زين العابدين الموسوى ر فيق د ائر ة المعارف



# المان المرعد عد المرعد

الشيخ الرئيس ابى على الحسين بن عبدالله بن سيئا البخارى المتوفى يوم الجمعة من دمضان سيئا سيئا سيئا سيئا سيئا سيئا ما ئة و ا ربع ما ئة



#### الطبعة الأولى

بمطبعة دائرة المعادف العثمانية بحيدر آباد الدكن صانها الله عن الشرور والفتن ( سنة ۳ه ۱۳ هـ)

#### بسم الله الرحن الرحيم

هذه رسالة في ذكر اسباب الرعد وغيره منتسبة الى الشيخ الرئيس أبى على لاضى الله عنه يقول ان الارعاد تكون من اسباب سبعة \_ المواحد منها اذا تصادمت نحا متان جونا آن تقرع احداهما الاخرى ونظير ذلك ما نجده ما نجده (۱) عند نا اذا نرعنا ايدينا وصككنا بالاخرى كان لذلك صوت شديد \_ والسبب الثانى اذا دخلت في غمامة جوناء ريح فدارت فيها ونظير ذلك ما نجده عيانا انها اذا هبت ريح فدخلت في المغارة (۲) كان لها صوت \_ عيانا انها اذا هبت ريح فدخلت في المغارة (۲) كان لها صوت سديد \_ عيانا ان الحداد اذا التي الحديد المحمى في الماءكان اله صوت شديد \_ عيانا ان الحداد اذا التي الحديد المحمى في الماء كان اله صوت شديد \_ والسبب الرابع اذا قرعت الريح غما مة عرضية جليدة قرعا شديدا ونظير ذلك ما نجده عيانا ان الريح اذا قرعت القرطاس جاء لها صوت عظيم \_ والسبب الحامس اذا دخلت الريح في نحمامة مظلولة ملونة محوفة و نظير ذلك ما نجده عيانا ان القصابين اذا نفخوا المصارين سمع لنفوذا لريح فيها صوت \_ والسبب السادس اذا ما اختفت ريح كثيرة في خما مة محوفة و انفتقت و نظير والسبب السادس اذا ما اختفت ريح كثيرة في خما مة محوفة و انفتقت و نظير قبك ما غبده اذا نفخنا في مثانة نم ثقبت جاء لها صوت شديد \_

السبب السابع اذا ما احتكت عما مات خشنة بعضها على بعض و نظير ذلك ما نجده عيا نا ان الرحى اذا حك بعضها بعضا جاء لها صوت شديد \_

<sup>(</sup>۱) كذا والظاهر عياناهنا وفيها يأتى (۲) فى الاصل بياض و محله فى صف الجوانى ـ و لعله الحوابى ـ

فن هذه الاسباب التي ذكرناها يمكن ان تكون الارعاد \_

من هده الاسبب التي و توال كيف يمكن الغام صوت اذ ليست هي صلبة مثل الحجارة والا خراف بل هي متخلخاة شبيهة بالصوف والصوف لا يكون له صوت لا نه لو قرع الانسان جرز الصوف بعضها ببعض لم يكن لها صوت له ضوت لا قلنا انا نحن ايضا لسنا نقول ان الغام يكون فيها الصوت لا نها صلبة شبيهة بالحجارة بل نقول انها و ان كانت متخلخلة مشفة فان فيها ا مكانا لاعطاء الصوت الكثير كا انا نرى فيها نشا هده من الاشياء اشياء صلبة لا يكون لها صوت قد و الطين والرصاص و ذلك لان هذه الاشياء ليس فيها الاسباب المؤيدة لاعطاء الصوت الكثير و من الاشياء اشياء متخلخلة لها صوت شديد مثل الماء و الورق اليابس و اما الصوف فانه اذا كان متخلخلا لا يعمل صو تا لا نه متخلخل بل لان الاسباب المولدة للصوت ليست بموجودة فيه و هذا جوابنا في هذا الشك لان الاسباب المولدة للصوت ليست بموجودة فيه و هذا جوابنا في هذا الشك

#### (ذكر اسباب البرق)

واما الابراق فانا نقول انها تكون من اربعة اسباب السبب الاول و الثانى منها على جهة القرع و الاحتكاك و نظير ذلك ما نجده عندنا ان الحجارة اذا قرع بعضه بعضا حرجت منها النارو الحشب اذا حك بعضه ببعض اشتعلت منه الناركا النا بحد الذين يأ وون القفريقد حون النار بحك الحشب بعضه ببعض و ذلك يكون اما لا نهم مجمعون الهواء الذي فيا بين الحشب و يحيلونه الى النارواما لا نهم يستبصرون ما في ذلك الحشب من اجراء النارو يخرجونه \_

و السبب الرابع اذا كانت في الغام نار مستكنة ف الماء استبرحت منه نار و السبب الرابع اذا كانت في الغام نار مستكنة ف نضغطت الغامة و انعصرت السبب الرابع اذا كانت في الغام نار مستكنة ف نضغطت الغامة و انعصرت او تفرقت و نظير ذلك الاسفنج و جرز الصوف التي فيها الماء قد يخرج منها الماء اذا انضغطت و اذا تفرقت و كذلك الغام ايضا اذا تكا ثفت و انعصرت و اذا

تعللت و تقطعت خرج منها البرق فهذه التي يمكن ان يكون البرق منها و من الله التوفيق ــ

#### فكر اسباب الرعد الكائن بغيربرق

فاما الارعاد فتكون فى بعض الاو قات بلابرق ائلا ئة اسباب امالانه ليس فى، العام نار مستكنة \_ وا مالان فيها نار ايسيرة لا تجزى بعمل البرق \_ وا مالان لمها تكون كثيرة الا انها لا تستطيع الحروج لكثافة الغام فان ذلك اذا كان كذلك. حدث الرعد لتحدث (١) الغامة و احتكاكها و لم يحدث البرق \_

#### ذكر اسباب البرق بدون الرعد

و اما البرق فيكون بلار عد لعلتين اما لان قرع النمام و احتكاكها يكون يسير ا فتراق النار و تخرج و يكن الصوت و اما لان النمام يتخلخل او يتكا ثف فيخرج ما فيها من النار فيتولد برق و لا يتولد صوت و نظير ذ لك الاسفنج اذا تفرق و اذا اعتصر خرج ما فيه من الماء و لم يكن له صوت \_

#### ذكر الاسباب التي بها يسبق البرق الرعد

والبرق يسبق الرعد لعلتين ا ما لان النار تخرج من الغمام اسرع واما لان البرق والرعد يكونان معا الا انا نحن نرى البرق اسرع مما نسمع الرعد ونظير ذلك انا اذا رأينا من بعد انسانا يشق حطبا و نحن نعلم ان الصوت يكون مع الضربة و نحن نوى الضربة اولا و نسمع الصوت آخره و ذلك ان المبصرية دى الى الناظر اسرع من مجى والصوت الى السمع (فهذا ما في الارعاد والا براق) \_

#### ذكر اسباب الصواعق

فانا نقول فيها ان الصاعقة اما نارريحية واماريح نارية وذلك انها اذا وتعت على

زسالة في اسباب الرعد

الخشب احرقته والهبته واذا وقعت عـلى ذهب ا وفضة صلبة اذا بته و هذه الا فعال من افعال النار ــ

ثم نقول بعد ذلك إن الصاعقة وان كانت نا را فليست بالجمرية بل النا را الهبة وذلك انها اذا سقطت على الارض لم توجد جمرة بل رؤى ذلك الموضع الذى تقع فيه الصاعقة كثير الدخان متقلعا وهذه من خواص النار والريح والصاعقة ايضا الطف من جميع النار اللهبة التي عندنا وذلك ان النير ان اتى عندنا لا تنفذ في الحيطان ولا في الارض والضاعقة تنفذ في كل جوهم محسوس وهي لا تبصر لانها تفوت ابصارنا للطافتها ولذلك ليس يرى الصاعقة احد ولكن افعالها تبصر وهي لا تبصر للطافتها ولدلك ليس عدى الصاعقة احد ولكن افعالها المقد وهي لا تبصر للطافتها ولدلك ليس يرى الصاعقة احد ولكن افعالها المقد وهي لا تبصر للطافة البصر لان البصر يحتاج الى زمان حتى يثبت المقد مدى النا عكون فيه المبصر لان البصر يحتاج الى زمان حتى يثبت المبصر هي الناهم عنها والمبحر الله المبصر المبصر الله المبصر الله المبصر الله المبصر الله المبصر المبصر المبصر المبصر الله المبصر الله المبصر الله المبصر ا

والصاعقة تكون لعلتين اما اذا اكتمنت في الغام ريح والترمت لاحتكاكها بالغام وشدة حروجها بغتة ومجيئها الينا وقد صارت نا راكما ترى ذلك للرصاص اذا رمى في المقلاع فانه يسكن بحاكة الهنواء ويلتهب ويذوب واما ان تتولد في غمامة عظيمة واما في عمامات كثيرة صغاد اذا اجتمع بعضها الى بعض صارت فيها صاعقة واحدة وكما انه يكون من عيون كثيرة اذا اجتمع الماء الخارج منها الى موضع واحد كذلك يكون من عمامات كثيرة وان لم تكن عظاما صاعقة واحدة اذا اجتمعت النا رالخارجة من كل واحد من الغام والتفت وصارت واحدة وغن هذه الجملة تتولد الصاعقة \_ وهذا ما اردنا ان نبين ومن الله التوفيق\_

تمت الرسالة

#### خاعة الطبع

الحمد لوليه الرحيم الباروالصلوة والسلام على نبيه المحتاروآله الاطهاروا صحابه الاخيار \_ اما بعد فقد وقع الفراغ من طبع هذه الرسالة الفائقة يوم الحميس في عشر ين من شهر دبيع الثاني سنة ثلث وخمسين و ثلثمائة بعد الالف من الهجرة النبوية على صاحبها افضل الصلاة والسلام بعونه تعالى وحوله وقوته \_

و قد نقلنا هذه الرسالة عن النسخة القديمة المحفوظة في مكتبة رامفور من الهند تحت رقم (٨٢) في الحكمة \_ وقابلناها على نسخة المكتبة الآصفية بحيدر آ بادالدكن صانها الله عن جميع البلايا والفتن \_

وقد اعتنى بمقا بلتها وتصحيحها الحقير و الفاضل النحرير العالم الحبير و لانا السيد عبدا لله بن احمد العلوى سلمه الله القدير ـ

وآخرد عوانا ان الحمد لله العلى الكبير والصلوة والسلام على رسوله البشير النذير وآله الاتقياء واصحابه النجباء

السيد زين العابدين الموسوى ً رفيق دائرة المعارف والله يقضى بالحق

رسالت

نى

سر القدر

عن معنى قول الصوفية (من عرف سرالقدر فقد الحد) فللشيخ الرئيس ابى على الحسين بن عبدالله بن سينا الليخارى المتوفى يوم الجمعة من رمضان سنة ثمان وعشرين و اربعائية



الطبعة الأولى

بِمطْبِعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيد رآباد الدكن صانها الله عن الشروروالفتن (سنة ١٣٥٣ه)

#### بسم الله الرحمن الرحيم

سأل بعض الناس الشيخ الرئيس اباعلى بن سينا عن معنى قول الصوفية (من عرف سر القدر فقد الحد) فقال فى جوابه ان هذه المسئلة فيها ادنى غموضة وهى من المسائل التى لا تدون الامر موزة ولا تعلم الا مكنونة لما فى اظهارها من افساد العامة والاصل فيه ما روى عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم انه قال (القدر سر الله ولا تظهروا سر الله) وما روى ان رجلا سأل امير المؤ منين عليا عليه السلام فقال (القدر بحر عميق فلا تلجه) ثم سأله فقال (انه طريق وعر فلا تسلكه) ثم سأله فقال (انه طريق وعر فلا تسلكه) ثم سأله فقال (انه صعود عسر فلا تتكلفه) \_

واعلم ان سر القدر مبنى على مقدمات منها نظام ما لعالم ومنها حديث النواب والعقاب ومنها اثبات المعاد للنفوس فالمقدمة الاولى هى ان تعلم ان العالم مجلته واجزائه العلوية و السفلية ليس فيه ما يخرج عن ان يكون الله سبب وجوده وحدوثه وعن ان يكون الله عالما به ومديرا له ومريدا لكونه بل كله بتدبيره وتقديره وعلمه وارادته هذا على الجملة والظاهر وان كنابريد بهذه الاوصاف ما يصح في وصفه دون ما يعرفه المتكلمون و يمكن ايراد الادلة والبراهين على ما يصح في وصفه دون ما يعرفه المتكلمون و يمكن ايراد الادلة والبراهين على الحدث فيه الحيرات والشرور و يحصل من الحدث فلولا ان هذا العالم مركب عن ما تحدث فيه الحيرات والشرور و يحصل من الهله الصلاح والفساد جميعا لما تم للعالم نظام اذلوكان العالم لا يجري فيه الا الصلاح الحيض لم يكن هذا العالم عالما بل كان عالما آخر ولكان (١) يجب ان يكون العالم المحيض لم يكن هذا العالم عالما بالما كان عالما آخر ولكان (١) يجب ان يكون العالم

م كباعلى هذا الوجه والنظام فانه يجرى فيه الصلاح والفساد حميعًا والمقدمة الثانية ان القدماء عندهم ان الثواب حصول لذة للنفس بقدر ما حصل لها من الكال وان العقاب حصول ألم للنفس بقدر ما يحصل لها من النقص فكان بقاء النفس في النقص هو البعد عن الله وهو اللعنة والعقوبة والسخط والغضب فيحصل لها ألم بذلك النقص و كما لها هو المراد بالرضي عنها والزافي والقرب والولاية فهذا معنى الثواب والعقاب عندهم لا غير -

والمقدمة الثالثة هي ان المعادانم) هو عود النفوس البشرية الى عالمها ولهذا على الله تعالى (يا أيتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية ميضية) وهذه جمل تحتاج الى اقامة البراهين عليها -

وعند افلاطن ان الجميع مقصود ومر ادوان ماورد به الامر والنهى فى العالم من افعال المكلفين فا نما هو ترغيب لن كان فى المعلوم انه يحصل (١) فى المامورو النهى تنفير لمن كان فى المعلوم انه ينتهى عن المنهى فكان الامر سببا لو قوع الفعل ممن كان معلوما وقوع الفعل منه والنهى سببا لا نز جار من ير تدع عن القبيح لذلك ولولا الامر لكان لا يرغب ذلك الفاعل ولولا النهى لكان لا ينزجر عفذا فكان يتوهم ان مائة جزء من الفساد كان يمكن وقوعها لولا النهى واذا دخل النهى وقع خمسون جزأ من الفساد و لو لم يكن نهى وقع ما ئة جزء وكذلك حكم الامر لولم يكن امر لكان لا يقع شيء من الصلاح فاذا ورد الامر حصل خمسون جزأ من الصلاح –

فاما المدح والذم فانما ذلك لامرين احدهما حث فاعل على الخير على معاودة مثله

الذى هو المراد منه و قوعه و الذم زجر من حصل منه الفعل عن معاودة مثله و النه يعصل منه ذلك ان يحجم عن فعل ما لم يرد منه و قوعه بما فى وسعه ان يفعله و لا يجوزان يكون الثواب و العقاب على ما يظنه المتكلمون من اجزاء الزانى مثلا بوضع الا نكال و الاغلال و احراقه بالناد مرة بعد احرى و ارسال الحيات و العقارب عليه فان ذلك فعل من يريد التشفى من عدوه بضر را و ألم يلحقه بتعديه عليه و ذلك محال فى صفة الله تعالى او قصد من يريد ان يرتدع عن المتمثل بعد عن مثل فعله او ينز جرعن معاودة مثله ولا يتوهم ان بعد القيامة تكوين به عن مثل فعله او ينز جرعن معاودة مثله ولا يتوهم ان بعد القيامة تكوين بتكليف و امرو نهى على احد حتى يتزجرا و يرتدع لاجل ما شاهده من الثواب بوالعقاب على ما توهموه \_

واما الحدود المشروعة في مرتكبي المعاصى فانها تجرى مجرى النهى في انه ردع لمن ينتهى عن المعصية مما لولاه لتوهم وقوعه منه وقد تكون منفعة الحدود في منعه عن فساد آخرولان الناس يبنني ان يكونوا مقيدين باحد قيدين اما بقيد الشرع واما بقيد العقل ليتم نظام العالم الابرى ان المحلول من القيدين جميعاً لا يطاق حمل ما يرتكبه من الفساد و يختل نظام احوال العالم يسبب المنحل عن اللقيدين والله اعلم واحكم –

تمت الرسالة بعوته

#### خاتمة الطبع

الحمد لوليه الرحيم البار و الصلوة و السلام على نبيه المختار و آله الاطهار و اصحابه الاخيار ـ اما بعد فقد و قع إلفراغ من طبع هذه الرسالة الفائقة يوم السبت في الثلانى و الشرين من شهر ربيع الثانى سنة ثلث و خمسين و ثلثهائة بعد الالف من الهجر ة النبوية على صاحبها افضل الصلاة و السلام بعونه تعالى وحوله و قوته ـ وقد نقلنا هذه الرسالة عن النسخة القديمة المحفوظة بمكتبة رامفور في الهند تحت رقم (٨٢) في الحكة ـ و قابلنا ها على نسخة المكتبة الآصفية بحيد رآباد الدكن صانبا الله عن جميع البلايا والفتن ـ

وقد اعتنى بمقابلتها وتصحيحها الحقير والفاضل النحرير العالم الخبير مولانا السيد عبدا لله بن احمد العلوى سلمه الله القدير \_

وآخر دعوانا ان الحمد لله العلى الكبير و الصلوة والسلام على رسوله البشير النذير وآله الاتقهاء و اصحابه النجباء

السيد زين العابدين الموسوى رفيق دائرة المعارف •

, ·

#### لوكان فيهما آلهة الاالله لفسدتا

## الرسالة العرشية

توحيده تعالى وصفاته

الشيخ الرئيس ابى على الحسين بن عبد الله بن سينا البخارى المتوفى يوم الجمعة من رمضان سنة ثمان وعشرين سنة ثمان وعشرين



#### الطبعة الاولى

بمطبعة دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن صانها الله عن الشرور والفتن ( سنة ۳ه ۱۳ هـ)

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله والحمد من نعمه واعول في جميع احوالي على كرمه

اما بعد فقد سأ انى بعض من ينتمى الى ان آذكر له رسالة مشتملة على حقائق علم التوحيد على الوجه الذى يجب ان يعتقدنى الله وصفاته وافعاله مجانبا جانب التقايد مائلا الى محض النحقيق على سبيل الاختصار فا جبته الى ملتمسه مستعينا با لله ربنا وهذه الرسالة مشتملة على ثائمة اصول الاصل الاول فى اثبات واجب الوجود الاصل الثانى فى وحدانيته الاصل الثانث فى نفى العالى عنه \_

#### الاصل الاول في اثبات و اجب الى جون

اعلم ان الموجود اما ان يكون له سبب فى وجود ه اولا سبب له فان كان له سبب فهو الممكن سواء كان قبل الوجود اذا فرضاه فى الذهن او فى حالة الوجود لان ما يمكن وجوده فدخوله فى الوجود لا يزيل عنه امكان الوجود وان لم يكن له سبب فى وجوده بوجه من الوجوه فهو واجب الوجود فاذا تحققت هذه القاعدة فالدليل على ان فى الوجود موجود الاسبب له فى وجوده ما اقه له \_

نهذا الوجود اما ممكن الوجود او واجب الوجود فان كان واجب الوجود فقد ثبت ما طلبناه وان كان ممكن الوجود فهمكن الوجود لايد خل فى الوجود الابسبب يرجح وجوده على عدمه فان كان سببه ايضا ممكن الوجود فهكذا تتعلق المكن ت بعضها ببعض فلا يكون موجودا لبتة لان هذا الوجود الذى فرضنا

فرضناه لایدخل فی الوجود الم یسبقه وجود الایتناهی و هو محال فاذا المکنات تنتهی بواجب الوجود \_

#### الاصل الثاني في وحدانيته تعالى

اعلم ان واجب الوحود تعالى لا يجوز ان يكون اثنين بوجه من الوجوه وبرهانه انه لو فرضنا وا جب الوجود آخر فلا بد ان يتميز احدها عن الآخر حتى يقال هذا او ذاك اما ان يكون بذاتى اوعرضى فان كان التمييز بينهما بعرضى فهذا العرضي لا يخاوا ما ان يكون في كل واحد منهما اوفي احدها فان كان في كل واحد منهما عرضي يتميز به عن الآخر فكل واحد منهما معلول لان العرضي ما يلحق الشيء بعد تحقق ذاته و ان كان العرضي من قبل ما يلزم الوجود و يكون في احدها دون الآخر فيكون الذي لاعر ضي له واجب الوجود والآخر لايكون واجب الوجود وان كان التمييز بينهما بذاتى فالذاتى ما يتقوم به الذات وان كان لكل واحد منها ذاتى غير ما للاخر تميز به عنه فيكون كل واحد منها مركبا والمركب معلول فلا يكون كل واحد منهها واجب الوجود وان كان هذا الذاتي لاحدهما والآخرواحد من كل وجه لا بركيب فيه بوجه من الوجو. فالذى ليس له ذا تى هو وا جب الوجود والآخر لايكون واجب الوجود فاذا ثبت بهذا أن واجب الوجود لا يجوز أن يكون أثنين بل كل حق فأنه من حيث حقيقته الذاتية التي هو بها حق فهو متفق و احد لايشاركه فيه غيره فكميف ما ينال په کل حق و جو ده به ــ

#### الاصل الثالث في نفى العلل عنه

وهونتيجة الاصل الاول ـ اعلم ان واجب الوجو دلاعلة له البتة والعالى اربع مامنه وجود الشئ وهو العلة الغائية المامية وجود الشئ وهو العلة الغائية المامية وما فيه وجود الشئ وهو العلة الصورية ـ وما فيه وجود الشئ وهو العلة الصورية ـ

ووجه حصر هذه العلل في هذه اللا ربع أن السبب للشيّ أما أن يكون داخلافي قوامه و جر أ من و جوده أو يكون خارجا عنه فان كان داخلافا ما أن يكون الجزء الذي يكون الشيّ فيه بالقوة لا بالفعل وهو المادة و أما أن يكون الجزء الذي يصير فيه الشيّ بالفعل و هو المصورة و أن كان خارجا فلا يخلو أما أن يكون ما منه و جود الشيّ و هو المقصود و ألغا ية الشيّ و هو المفاعل و أما أن يكون ما لاجله و جود الشيّ و هو المقصود و ألغا ية الشيّ و هو المفاعل و أما أن يكون ما لاجله و جود الشيّ و هو المقصود و ألغا ية فافذا ثبت أن هذه هي الاصول فلنعطف عليها و لنبين المسائل التي هي مبنية عليها فنقول بر ها نه أنه لاعلة له فاعلية و هو ظا هي لا نه لوكان له سبب في الوجود ألكان هذا حادثا و ذاك و أحب الوجود و أذا ثبب أنه لاعلة له فاعلية فبهذا الاعتباد لا تكون ما هيته غير انيته اي غير و جوده و لا يكون جو هم ا و لاعم ضاو لا يجوز أن يكون اثنان كل و احد منها مستفيد الوجود من الآخر و لا يجوز أن يكون اثنان كل و احد منها مستفيد الوجود من الآخر و لا يجوز أن يكون واجب الوجود من وجه آخر ـــ

بیان انه لا تکون ماهیته غیر انیته بل یتحد و جوده فی حقیقته انه ا دالم یکن و جوده نفس حقیقته فیکون و جوده (۱) نفس حقیقته و کل عارض فعلول و کل معلول محتاج الی السبب فهذا السبب اما ان یکون خارجا عن ما هیته او یکون هو ماهیته فان کان خارجا فلا یکون و اجب الوجود و لایکون منز ها عن العلة الفاعلیة و ان کان السبب هو الما هیة فالسبب لا بد و ان یکون موجودا تام الوجود حتی یحصل و جود غیره منه و الما هیة قبل الوچود لاو چود لها و لو کان لها و جود قبل هذا لسکان مستغنیا عن و جود ثان شم کان السؤال عائدا فی ذلك الوجود فائه ان کان عرضیا فیها فن این عرض و لزم فثبت ان و اجب الوجود انیتسه فائه ان کان عرضیا فیها فن این عرض و لزم فثبت ان و اجب الوجود انیتسه ما هیته و انه لا علة له فاعلیة و کان و جوب الوجود له کالما هیة لغیره و منه یظهر ان و اجب الوجود لا نشبه غیره بوجه من الوجوه لان کل ما سواه فوجوده غیر ما هیة \_

وبيان انه ايس بعرض أن العرض هو الموجود في الموضوع فيكون الموضوع

<sup>(</sup>١) كذا و لعله فيكون و جوده غير نفس النخ \_

مقدما عليه ولا يمكن و جوده دون الموضوع وقد ذكرنا ان وا جب الوجود لاسبب له في وجوده ـ

وبيان انه لايجوزان يكون واجبا الوجودكل واحد منها مستفيد الوجود من الآخريكون الآخرلان كل واحد منها من الوجه الذي يكون مستفيد الوجود يكون مقد ما عليه و الشيء متأخرا عنه و من الوجه الذي يكون مفيد الوجود يكون مقد ما عليه و الشيء الواحد لا يكون متقد ما ومتأخرا بالنسبة الى وجوده وايضا لوفرضنا عدم ذلك الآخر فهل هذا يكون واجب الوجود الملافان كان واجب الوجود فلا تعلق له بالآخروان لم يكن واجب الوجود فهو ممكن الوجود فيحتاج الى غير واجب الوجود من واحد فهو واجب الوجود من واحد فهو واجب الوجود من كل الوجود و غيره مستفيد الوجود من الآخر

و بیان انه لایجوز ان یکونواجب الوجود من وجه ممکن الوجود من وجه انه من الوجه الله من الوجه الله من الوجه الذي هو ممکن الوجه د یکون متعلق الوجه د با لغیر و یکون له سبب و من الوجه الذی هو واجب الوجه د یکون منقطع العلائق فیکون الوجود له و لا یکون له و هذا محال \_

 فتكون منوجه فا علة ومن وجه قابلة وكونها فا علة غير جهة كونها قابلة فتكون فيها جهتان متبا ئتان وهذا مطرد في كل شئ فان الجسم اذا كان متحركا فيكون التحريك من وجه والتحرك من وجه آخر

فان قيل ان صفته ليست زائدة على الذات بل هي داخلة في تقويم الذات والذات لا يتصور وجود ها دون تلك الصفات فتكون الذات مركبة فتنخر م الوحدة ويظهر ايضا من نفي العلة القابلة انه يستحيل عليه التغير لان التغير معناه زوال صفة رئبوت اخرى فيكرن فيه بالقوة زوال وثبات وهذا محال فتبين منه انه لاضد له كما لا ندله لان الضدين هما ذا تان متعا قبتان على محل واحد بينها عاية الحلاف وهو تعالى غير قابل للاعراض فضلا عن الاضد ادوان جعل الضد عبارة عن اللما زع في الملك فتبين ايضا انه لا ضداد وتبين انه يستحيل عليه العدم لانه لما ثبت وجوب وجوده استحال عدمه لان كل ما يكون بالقوة لا يكون بالفعل فيكون فيه جهتان وكلما يكون قابلا لشئ فاذا حصل القبول لاير تفع القابل فيؤدى فيكون فيه جهتان وكلما يكون قابلا لشئ فاذا حصل القبول لاير تفع القابل فيؤدى الله الراقاع الوجود و العدم وهو مطرد و هذا في كل ذات وفي كل حقيقة الله الراقاع اللاحسام

واما برهان انه لاعلة له صورية ان العلة الصورية الجسمية انما تكون وتتحقق اذا كانت له مادة فتكون للهادة شركة في وجود الصورة كما ان للصورة حظا في تقويم المادة في الوجود وبالفعل فيكون معلولا ويظهر من انتفاء هذه العلة عنه انتفاء جميع العوارض الجسانية من الزمان والمكان والجهة والاختصاص بمكان وعلى الجملة فكل ما يجوز على الاجسام يستحيل عليه \_

والما بيان انه لاعلة له غايئة وكما لية ان العلة الغايئة مايكون لاجلها الشي والحق الاول لا يكون لا جل شي بل كل شي لا جل كما ل ذا ته و تا بع لوجوده ومستفاد من وجوده ثم العلة الغائية وانكانت في الوجود متا حرة عن سائر العلل فهي في الذهن متقدمة على سائر العلل والعلة الغائية تصير العلة الفاعلية علمة بالفعل اعنى

فيما يكون علة غائية \_

واذا ثبت انه منزه عن هذه العلة ايضا فتبين انه لاعلة لصفته وبه يظهر انه جواد عض وكمال حق وبه يظهر معنى غنائه وانه لا يستحسن شيئا ولا يستقبح شيئا لانه لواستحسن شيئا اواستقبح شيئا او جد ذلك المستحسن و دام ولا نعدم ذلك المستقبح وبطل و باختلاف هذه الموجودات تبطل هذه القضية لان الشئ الواحد من كل وجه لا يستحسن الشئ و ضده وانه لا يجب عليه رعاية الاصلح والصلاح كما هذى به جماعة من الصفاتية اذلوكان ما يفعله من الصلاح واجبا عليه لما استوجب بذلك الفعل شكرا ولاحمد الانه يكون قاضياً لما وجب عليه و يكون في الشاهد كن قضى دينه فانه لا يستوجب به شيئا بل افعاله منه و له كما سنبين بعد \_

# القول في الصفات على الوجد الذي تلقيناه من هذه الأصول الممهلة

اعلم انه لما ثبت انه واجب الوجود وانه واحد من كل وجه وانه منزه عن العلل وانه لا سبب له بوجه من الوجوه وثبت ان صفاته غير زائدة على ذاته وانه موصوف بصفات المدح والكمال لزم القول بكونه عالما حيا مريدا قادرا متكلما بصيرا سميعا وغير ذلك من الصفات الحسني ووجب ان يعلم ان صفاته ترجع الى سلب واضافة ومركب منهما واذا كانت الصفات على هذه الصفة فهي وان تكثرت لاتخرم الوحدة ولاتنا قض وجوب الوجود وا ما السلب فكا لقدم فانه يرحع الى سلب العدم عنه اولا والى نفي السببية ونفي الاولى عنه ثانيا وكالواحد يرحع الى سلب العدم عنه اولا والى في السببية ونفي الاولى عنه ثانيا وكالواحد فانه عبارة عمالا ينقسم بوجه من الوجوه لاقولا ولا فعلاواذا قيل واجب الوجود فعناه انه موجود ولا علة له وهو علة لغيره فهو جمع بين سلب واضافة وا ما المركب منها الاضافة فككونه خالقا بارئا مصورا وجميع صفات الافعال وا ما المركب منها

فكالمريد والقادر فانهما مركبان من العلم والاضافة الى ألخلق \_ واذا عرفت هذا فنحن نذكر بعض صفاته لتهتدى بمعرفتها الى ما لم نذكره \_

# الصفة الاولى

اعلم انه عالم بذاته و ان علمه و معلو ميته و عالميته شيء و احد و انه عالم بغيره و بجميع المعلومات و انه يعلم الجميع بعلم و احد و انه يعلمه على و جه لا يتغير علمه لوجود المعلوم و عدمه \_

وبيان انه عالم بذاته ما ذكرناه آنه و احد و انه منزه عن العلل فان معنى العلم هو حصول حقيقة مجردة عن العمواشى الجسانية و اذا ثبت انه و احد مجرد عن الجسم و صفا ته فهذه الحقيقة على الوجه حاصاة له وكل من تحصل نه حقيقة مجردة فهو عالم ولا يقتضى ان يكون هذا ذاته او غيره و لا نه لا تغيب عنه ذاته فهو عالم بذاته \_\_

وبيان انه علم وعالم ومعلوم ان العلم عبارة عن الحقيقة المجردة فاذا كانت هذه الحقيقة مجردة فهو علم واذا كانت هذه الحقيقة المجردة له وحاضرة لديه وغير مستورة عنه فهو عالم واذا كانت هذه الحقيقة المجردة لاتحصل الابه فهو معلوم بعبارات مختلفة وإلا فالعلم والعالم والمعلوم بالنسبة الىذاته واحد

و نفسك قابل فانك اذا علمت نفسك فمعاو مك غير ك او انت فان كان معلو مك غير ك فما علمت نفسك و ان كان معلو مك نفسك فالعالم و المعلوم هو النفس و اذا كانت صورة نفسك مرتسمة فى نفسك كانت النفس هى العلم فانك اذا راجعت نفسك بالتأمل فلا تجد من نفسك ارتسام حقيقتها و ما هيتها فيها مرة احرى حتى يحصل لك الشعور بتعددها فاذا ثبت انه يعقل ذاته و عقله ذاته لا يزيد على ذاته كان عا لما و علما و معلو ما من غير تكثر ياحقه بهذه الصفات و لا فرق بين عالم و عاقل لا نهما عبارتان عن سلب المادة مطلقا \_

وبيان انه عالم بغيره ان كل من يعلم نفسه فبعد ذلك ان لم يعلم غيره فيكون لما نع والما نع والما نع

والما نع ان كان ذاتيا فيجب ان لا يعلم نفسه ايضا وان كان الما نع خارجيا فالحارج يمكن رفعه فاذا يجوزان يكون عالما بغيره بل يجب كا ستعلم من هذا البلب وبيان انه عالم بجميع المعلومات انه ثبت انه واجب الوجود وانه واحد وان المكل منه يوجدوعن وجوده حصل وانه عالم بذاته وا ذا كان عالما بذاته فعلمه على الوجه الذي هو عليه وهوانه مبدء لجميع الحقائق والموجودات فاذا لا يعزب عن علمه شئ في الارض و لا في الساء بل جميع ما يحصل في الوجود انما يحصل بسببه وهو مسبب الاسباب فيعلم ماهوسببه و موجده و مبدعه \_

وبيان انه يعلم الاشياء بعلم واحد وانه يعلمها على الوجه الذي لا يتغير بتغير المعلوم انه قد ثبت ان علمه لا يكون زائدا على ذاته و هو يعلم ذاته و هو مبدء لجميع الموجو دات و هو منزه عن العرض والتغير ات فاذا يعلم الاشياء على الوجه الذي لا يتغير فان المعلومات تبع لعلمه لاعلمه تبع للعلومات حتى يتغير بتغير هالان علمه الاشياء سبب لوجو د ها ومن ههنا ظهر ان العلم نفسه قدرة و هو يعلم الممكنات كما يعلم الموجودات وان كمنا عن لا نعلمها لان الممكن بالنسبة الينا يجوز وجوده و يجوز عدمه وبالنسبة الينا يجوز وجوده و يحوز والوجودات والمكنات والجلى والخلى والخفى واحد \_\_\_\_\_

#### الصفة الثانية

كونه حيا قد ثبت انه واحد وانه لاعلة لذا ته واذا عرفت ان حيو ته ليست صفة عارضة لذاته بل معنى الحيّ هو العالم بنقسه على ماهو عليه واذ قد ذكرنا انه واحد لا تعزب ذاته عن ذاته فاذا هو حيّ لانه العالم بذاته إلذاته وكل ما سواه وان كان عالما بداته فعلمه به بو اسطة علمه تعالى بذاته تقدس وايضا الحيّ يعبر به عن المدرك والفاعل فمن له علم وادراك و فعل فهو حيّ و من يكون له جميع المعلومات و جميع المدركات و جميع الافعال فهو اولى بان يكون حيا \_

#### الصفت الثالثت

كونه مريدانةد ظهرانه واحب الوجود وانه واحد وان اليه تنتهي الموجودات فى ساساتى الترقى والتنزل فمنه وجود الـكل واليه رجوع الـكل وبه قوام الكل فاذاكل ما سواه فهو فعله وهو فاعله وموجده والفاعل لايخلواما ان يكون له با لفعل الصاد رمنه شعور ا و لم يكن فان لم يكن له شعور فلا يخلو ا ما ان يكون فعلم مختلفا ا و متفقا فان كان فعله متفقا فذلك المبدء والسبب هوالطبع و ان كان فعله مختلفا فذلك المبدء والسبب هوالنفس النباتى وانكان له بفعله شعور فلايخلو اما ان يكون معه تعقل وعلم ا و لم يكن فان لم يكن فهو المبدء الذى تصدر عنه الافعال الحيوانية وانكان معه تعقل وعلم فلا يخلواما ان يكون فعله متحدا اومختلفا فان كان مختلفا فهوا لمبدء الذي يسمى النفس الانسانية وانكان فعله متحد الانه لا يختلف علمه فهو النفس الفلكية \_

فاذا عرفت هذا فتعرف ان فعل! لله تعالى صادر عن العلم الذى لايشوبه جهل ولا تغير وكل فعل صادر عن العــلم بنظام الاشياء وكما لا تها على احسن ما يكون فذلك يكون بارادة فاذا هو من ذاته عالم بوجود الاشياء الصادرة عنه على احسن النظام والكمال وذلك الاختلاف الذي فيها لازم لذواتها اذلوفارق والطبع طبعه لم يكن ذلك طبعاً وهو له ذاتى نلا تكون الشمس شمسامع ان الصورة الشمسية لها ذاتية وكذلك الكلام في النفس النباتي و الحيواني والانسانى والفلكي اذكل ما يحصل لها من التنبير والاختلاف راجع الى آختلاف موادها فهوذاتى لها ورفع ما هوذاتى محال فاذا اول الاشياء فارق الاشياء بعلمه الذى هوسبب لوجود جملة تا مة كا ملة على احسن النظام من احكام واتقان ودوام واستمرا روهوالمسمى بالارادة لان صدورهذه الافعال من آثاركال وجوده فيلزم ان يكون مريدا لها \_

و من ههنا يعلم معنى الغاية من انها لا تحتاج الى مهل و قصد بتخصيص و احد من الحلق لخير دون غيره فاناذكرنا انه منزه عن العلة الغائية فاذا العناية تصورنظام

الحير في الحكل فيدخل في الوجود على حسب ماعلم فذلك التصور المتعالى عن التغير هو العناية و تلك الـكما لات من آثار عنايته و ارداته ــ

# الصفة الرابعة

كونه قادرا انا بينا انه عالم وان الفعل الصادر عنه على و فق العلم فيه و ان العلم بنظام الحبر على و جوده هو الارادة ــ الحبر على و جوده هو الارادة ــ

فاذا عرفت ذلك فتعلم ان القادر هو الذي يصدر منه الفعل على وفق الارادة وهو الذي ان شاء فعل و ان لم بشأ لم يفعل ولا يلزم من هذا انه لابدان تكون مشيئته وارادته مختلفة حتى يشاء تارة ولا يشاء احرى لان اختلاف الارادات لاختلاف الاختلاف الاختلاف الابنان الم يشاء وارا ته متحدة ولان هذه القضية شرطية ولا يلزم من قولنا ان شاء فعل وان لم يشأ لم يفعل انه لابد (۱) وان يشاء وان يفعل وانلايشاء وان لا يفعل لابه علم نظام الحبر على الوجه الابلغ الاكل فلا تدنير ارادته ومشيئته ـ

## الصفة الحامسة والسادسة

كونه سميعا وبصيرا وذلك ان الموجودات مختلفة فبعضها مسموع وبعضها مبصر وكونه عالما بالمسموعات هوكونه سميعا وكونه عالما بالمبصرات هوكونه بصيرا فالعلمواحد وانما تختلف اسهاؤه لاختلاف متعلقا ته فاذا تعلق ببواظن الاشياء يسمى خبيرا واذا تعلق بظواهم الاشياء سمى شهيدا واذا تعلق بالمعدودات سمى محصيا واذا تعلق بالمسموعات سمى سميعا واذا تعلق بالمبصرات سمى بصيرا واذا تعلق بدقائق الاشياء مع حفظ تلك و رعايتها سمى لطيفا واذا جمع فيقال عالم الغيب والشهادة لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في الارض و لا في السماء \_

<sup>(</sup>١) ن صف ـ لابدون لا يشاء و ان لا يفعل كما يازم من قولنا ان شاء فعل انه لابد و ان يشاء و ان يفعل

#### الصفة السابعة

كونه متكلما قد ذكرنا انه و احد و انه منزه عن العلل الاربع فوصفه بكونه متكلما لايرجع الى ترديد العبارات و لا الى احاديث النفس والفكرة المتخيلة المختلفة التي العبارات دلا ئل عليها بل فيضان الملوم منه على لوح قلب النبي صلى الله عليه وآله وسلم بواسطة القلم النقاش الذى يعبر عنه بالعقل الفعال والملك المقرب هوكالامنه فالكلام عبارة عن العلوم الحاصة للنبي صلى الله عليه وآلهو سلم والعلم لا تعدد فيه ولاكثرة (وما امرنا الاواحدة كلمح بالبصر) بل التعدد اما ان يقع في حديث النفس والخيال والخس فالنبي صلى الله عليه وآله وسلم يتلقى علم الغيب من الحق بواسطة الملك وقوة التخيل تناقى تلك وتتصورها بصورة الحروف والاشكال المحتلفة وشجد اوح النفس فارغا فتنتقش تلك العبارات والصور فيه فيسمع منها كلاما منظو ماويرى شخصا بشريا فالحاك هو الوجى لا نه القاء الثبيُّ الى الذبي بلاز مان نيتصور فى نفسه الصافية صورة الملقى والملقى كما يتصور في المرآة المجلوة صورة المقابل فتارة يعبر عن ذلك المنتقش بعبارة العبرية و تارة بعبارة العرب فالمصدر و احدو المظهر متعدد فذلك هو سماع كلام الملائكة ورؤيتها وكلما عبر عنه بسارة قد ا تترنت بنفس التصور فذلك هو آيات الكتاب وكلما عبرعنه بعبارة نقشية فذلك هو اخبلر النبوة فلا يرجع هاذا الى خيال بذهن محسوس مشاهد لان الحس تارة يتاقى المحسوسات من الجواس الظاهرة وتارة يتلقاها من المشاعر الباطنة فنحن نرى الاشياء بواسطة القوى الظاهرة والنبي صلى الله عليه وآله وسلم يرى الاشياء رو اسطة القومى الباطنة و نحن نرى ثم نعلمو النبي صلى الله عليه و آله وسلم يعلم ثم يرى ــ فاذا عرفت هذه الصفات و علمت انه واجب الوجود وانه لا علة له داخلة و لا خارجة يسهل عليك معرفة بقية الاشياء والصفات التي اطلقت عليه تعالى فانه اذا قيل حق فعناه برجع الى وجوب وجوده فان الشيَّ اما ان يكون واجب الوجود او ممتنع الوجود او ممكن الوجود فواجب الوجود هو الحق المطلق و ممتنع الوجود

الوجود هو الباطل المطلق و ممكن الوجود هو باعتبار نفسه باطل و بالنظر الى موجبه واجب و بالنظر الى رفع سببه ممتنع فيمتنع و يعدم فيكون بالالتفات الى السبب وعدم السبب مكنا ــ

و اذا قيل انه جواد فمعناه انه يفيد الوجود من غير عوض و لاغرض من المدح و التخلص من الذم و لا يقصد به نفع الغير ــ

واذا قبل ملك فهو المستغنى الذى يستغنى عن كل شئ ولا يستغنى عنه شئ فى شئ فان الاستغناء يعتبر فيه ثلاثة امور لا توجد فى غيره اصلا ــ الاول انه لا تتوقف ذا ته على الغير ــ الثانى انه لا تتوقف صفاته العرية عن الاضافة الى الغير ــ الثالث ان لا تتوقف عــ لى الغير صفاته التى تعرض لها الاضافات لان ذا ته مبد كلضافين فهى اذا متقدمة عليهم و اذا كانت متقدمة عليهم لم تكن حين شفيرة الى ما به استغنى فاذا غناه اذا ته و ليس لغيره عنه غنى ــ

و اذا قيل اول فهو باعتبار ذاته هو الذي لا تركيب فيه و انه منزه عن العلل و باضافته الى الموجو دات هو الذي يصدر عنه الاشياء \_

وعلى الجملة هو الذى يكون و لا يكون شئ البتة ولم يكن الآخر وقد كان قلبه فهو ذلك الشئ اولا وبعد كونه آخرا فاذا كل كمال وجمال ووجود يكون لغير الحق فهو للحق الاول اولا ومستفاد منه و لا يكون لما عداه \_

واذا قيل آخر فهو الذي يرجع اليه الموجودات في سلسلتي الترقى والتنزل وفي ساوك السالكين و هكذا تطلق عليه جميع الصفات بشرط ان لا تذكر ذا ته ولا تنخرم وحدته ولا تنظرق اليه علمة من العالى فاذا ثبث انه واجب الوجود وانه واحد وانه لا علمة نه وانه تام الوجودولا يفوت منه كمال \_

فاذا عرفت هذا فتعلم آن جميع ماسواه هو فعله وآنه صدر عنه لذاته وآنه لايشترط أن يسبقه عدم و زمان لان الزمان تابع للحركات و هو من فعلها نعم يشترط سبق العدم الذاتى لان كل شئ هالك و منعدم فى نفسه و انما و جوده منه تعالى و الذى لذاته يكون سابقا على الستفيد من غيره فاذا كل شئ سوى البارى تعالى يسبقه العدم لذاته يكون سابقا على الستفيد من غيره فاذا كل شئ سوى البارى تعالى يسبقه العدم

على آاوجود سبقا ذا تيا لاز ما لاز ما نيا والفاعل الذى يفعل لذاته اشرف واجل من الفاعل الذى يفعل لسبب طار او عارض \_

و تحقيق هذا ان الذات اذا لم يصدر منه شي و بقى على ماكان فلا يصدر عنه اذا واذا صدر فلابد من تغير لذا ته بحدوث ارادة او طبع او شي ممايشبه هذا وهذا محال و هو كا مل في ذا ته و الا فعال صادرة عنه فيعلم انه لا يتو قف على زمان و استعلام و قت هو اولى با لفعل فيه و حدوث علة غائية و باعث و حا مل فان الذات اذا لم يصدر منه شي و كان يعرض ان يصدر فهو في فاعليته ممكن الفعل و الممكن لا يترجح احد طر فيه الابسبب فا ذا كل من لم يكن فاعلا ثم صارفا علافا نما يكون بسبب و السبب اما ان يكون خارجا او دا خلا و لاجائز ان يكون خارجا لا نه لا موجود الاهو فلا يجوز ان يؤثر فيه غيره و ان كان داخلا فيه فيكون تغير و انفعال في ذاته وكيف فلا يجوز ان يؤثر فيه غيره و ان كان داخلا فيه فيكون تغير و انفعال في ذاته وكيف المارة الى الحق ( ۱ ) الا شخاض النوعية بنسخ بعضها بعضا و اقامة غيرها مقامها مشارة الى الحق ( ۱ ) الا شخاض النوعية بنسخ بعضها بعضا و اقامة غيرها مقامها عيث لم يكن دوامها ابدا و ام الكتاب هو تعاتي علمه على الوجه الكلى العالى عن التغير و الزوال \_

وهو الصانع الازلى والقادر الابدى الذى بيده ه فاتح الغيب و منه عنصر الوجود فاذ اقد ثبت ان وجود الازلى ضرورى وعلمه ملازم اوجوده و فعاه ملازم لعلمه اما بالنسبة اليه فعلى سبيل الاتحاد فظاهر واما بالنبسة الى الموجودات فعلى سبيل الاتحاد فظاهر واما بالنبسة الى الموجودات فعلى سبيل الاعتبارحتى لايستدل بتغيرها على تغيره و بعد مها على عدسه فيكون الاستدلال بالكائن الفاسد على الدائم اباقي بل هو الدليل اليه او لاو المرشد اليه الاستدلال بالكائن الفاسد على الدائم اباقي بل هو الدليل اليه او لاو المرشد اليه ثانيا تعالى للله عما يقول الظلون وللجاحدون علوا كبيرا

فاذ القديم هو الله تعالى لا فتقار الموجودات الى القديم كا فتقار المعدومات الى الموجد واما التغير الت المحسوسة فهى في الماد يانت دون الابد اعيات و اذا كان هو الفاعل فيها على الحقيقة حالتي الموجود والدوام ازم من تلك القاعلية الحقيقية

ي(١) كذا ولعله الى محواو محق

داومه ابدا و المحدث كل ماسواه لان وجوده ليس بذاته بل بالاول جل وعلام فالكلام الملخص واللفظ المنقبح ان يقالى ان الله تعالى هو القديم فحسب لا نه غير مسبوق بعدم وليس وجوده من غيره والحادث ماسواه لانه مسبوق بالعدم ووجوده بالاول عظمت قدر ته –

# القول في صدور الافعال عنه

فقد عرفت انه واجب الوجود وانه واحد وانه ايس له صفة زائدة عـلى ذاته تقتضي الافعال المختلفه بل الفعل آثار كمال ذاته واذا كان كذلك ففعله الاولى واحدلانه لوصدر عنه اثنان لكان ذلك الصدور على جهتين مختلفتين لان الاثنينية فى الفعل تقتضى الا ثنينية فى الفاعل والذى يفعلى لذاته ان كانت ذاته واحدة نلا يصدر منها الاواحدوان كانت فيه اثنينية فيكون مركبا وقد بينا استحالة ذلك فيلزم أن لا يكون الصادر الاول عنه جسالان كل جسم مركب من الهيولى و الصورة وها محتا جان الى علتين او الى علة ذات اعتبا دين واذا كان كذلك استحال صدورها من الله تعالى لما تبت انه ليس فيه تركيب اصلا فاذا الصادر إلاول منه غير جسم فهو اذا جوهم مجرد وهو العقل الاول والشرع الحق قد و رد بنقرير ذلك فا نه عليه السلام قال ( اولى ماخلق الله العقل ) و قال عليه السلام ( ا و ل ماخلق الله القلم ) و ان تجد لسنة الله تبديلا و لن تجد لسنة الله تحويلا و الا و ل اشارة الى دوام الخلق وا اثانى الى دوام الأمر نعم الكل صادر عنه فى سلساتى الترتيب والوسائط ونحن اذا قلناهذا الفعل صادرعنه بسبب والسبب منه ايضا فلانقص في فاعليته بل الكل صادر منه وبه واليه فاذا الموجودات صدرت عنه على ترتيب معلوم ووسا ئط لايجوز ان يتقدم ماهو متأخر ولايتأخر ماهو متقدم وهو المقدم والمؤخر معانعم الموجود الاول الذي صدر عنه اشرف وينزل من الاشرف الى الادنى حتى ينتهي الى الاخس فالاول عقل ثم نفس ثم حرم السهاء ثم مواد العناصر الاربعة بصورها فموادها مشتركة وصورها مختلفة ثم

يترقى من الاخس الى الاشرف فالاشرف حتى ينتهى الى الدرجة التى توازى درجة العقل فهو بهذا الابداء والاعادة مبدئ ومعيد ــ

# القول في قضائه وقدر لا

على سبيل الاختصار قد عرفت انه واحد وانه لا يتغير وعرفت صفاته فينهى ان تعرف من جملة ما عرفت ان قضاء ه هوعلمه المحيط بالمعلومات مبدعاته ومكوناته وان قدره ايجاب الاسباب للسببات وانه لاعلة له غائية حاملة وانه اذا وجد السبب وجد المسبب وبذكر السبب والمسبب وتفصيلها يظهر اثبات الحكة الآلهية في وجودهذه الموجودات وانها وجدت على اكل مايمكن ان يكون وانه لم يختلف عنها شهى من كما لها الممكن لها في نفس الامر واوكان في الا مكان وجود اكل مما هي عليمه لما وجدت على غيره وان هذه الشرور الحاصلة في بعض المل مما هي عليمه لما وجدت على غيره وان هذه الشرور الحاصلة في بعض الموجودات وان كان حصولها على سبيل الوجوب واللزوم لكنها غير خالية عن الميرات هي مبادي الشرور فعند استيفاء الخيرات وانتها ئها ربما ظهرت الشرور وربما خفيت هذا في الشئ الواحد وفي المصادرات ادور شريرة لاجل المنا فرات والمنا فيات ولكهنا نادرة جدا با لاضافة الى الوجود اذ هو خير كله او الغالب خيره وا ما الشرور فيجب اضافتها الى الاشخاص والازمان والطبائع وسيأتي لذلك زيادة شرح مــ

وانه متى حصل حينئذ نقص فى آحاد نوع ماكان ذلك النقص عائدا الى ضعف فى القابل و قصور فى المستعد والافالفيض عام من غير بخل به ولامنع عنه فلا ينبغى ان يتوهم الاغمار وضعفاء العقول ان هذا التعليل يرجع الى افعاله تعالى لان افعاله نتائج صفانه وصفاته لذاته والذات موجبة ابدا فاوكان لافعاله علة لكان لصفاته علة لان صفاته مصادر افعاله ولوكان كذلك لكانت ذاته مركبة وقد سبق انه محال فاذاكل ما فى الوجود فهوكما ينبغى فعدله فضل وفضله عدل \_

وليعلم أنه لامعقب لحسكه ولاراد لقضًا ئه نعم ينبغى أن يتلطف فى أضافة الخير والشراليه وهذا أنما يعلم بعدان يوسط بتقسيم حاصر –

فنقول المعلوم لا يخلواما ان يكون خيرا محضا او شرا محضا او شرا من وحد و خيرا من وجد و خيرا من وجد و الذي هو خير من وجد و شر من و جد اما ان يكون خيره غالبا او يكون الحير و الشرفيد متسا و يين فا ما الحير المطلق فقد و جد و هو الحق تعالى و كذلك العقول الفعالة و من يقرب منهم اذ هي اسباب الحيرات و البركات –

واما الشر المطلق والغالب والمساوى فلم يوجدلان احتمال الشر المكثير لاجل ان يحصل خير يسير شركتير هذا في الغالب والمساوى \_ وأما الشر المطلق فمه تنع الوحود اصلا فلا تقتضى الحكمة ا يجاده واما الخير الغالب فيجب في الحكمة ايجاده ولا يابيق بالجواد اهما له لا نه نتيجة العلم السابق بنظام الكل على الوجه التام وهو لازم اللوجود و لان احتمال الشر اليسير لاجل ان يحصل الخير الكثير (١) فهذا القسم كالمقابل لما قبله فاذا اضيف الشر اليه فاضفه (٢) على العموم مثل (الله خالق كل شئ \_ والله خلقكم وما تعملون) \_

واذا اضيف الخيراليه فعلى الحصوص مثل (بيده الخيروهوعلى كل شئ قدير - يريدالله بكم اليسر ولاير بدبكم العسر) لان الحقالاول تعالى مفيض الخيرات ومنزل البركات فالخير مقتضى بالذات وبالقصد الاول والشر مقتضى بالعرض وبالقصد الثانى ولست اريد بالقصد ههنا القصد والاختيار اللذين همامن موجبات الكال و مخصصات الزمان لان ذلك في الحق الاول محال لما سبق ان فيضان الخير منه على سبيل اللزوم فاذا كان كذلك لزم من ذلك اللزوم ان يكون له مقابل هواثر لذلك الفيض ومثاله من المحسوسات الضياء للشمس والظل للشخص \_

وهو الموجود المطلق فمنه ماوجوده بغير وسط وهو العقل الاول الذي وجوده ابداعي و تتلوه العقول الفعالة فذلك السلوك العقلي الآخذ من المبدأ الال وذلك الاثر الذي هو المعلول الاول يسمى قصدا اولا وذلك لضرورة الترتيب

<sup>(</sup>١) كذا ولعل ههنا سقطا \_ وهو \_ خير كئير (١) كذا ولعله فاحمله \_

الحاصل بغير وسط وضيق العبارة عن كنه هذا الساوك و الترتيب العقابين (۱) و هذاهو الحير المحض الذي لا يشو به شر البتة و هو المراد بالقضاء في لسان الشرع. لانه الحكم الثابت المستمر على سنن و احد و على هذا الترتيب ما حصل من العقول التاليين له او لا فا و لا \_

واما ما بعده (۲) عن الفيض و قبول الامرفان الخير فيه غالب من حيث دخوله في الوجود لكن ذلك الخير الغالب لما كثرت مباديه و تباينت اسبا به لزم من ذلك التباين والكثرة شرما على سبيل المصادفات وصار للزومه كما نه مقصود ولكنه مقصود ثانيا ليتميز عن الاولى هو وسائر المعلولات الصادرة عن العقل الاولى الحلاية عبرى تفصيل الجملة الواقعة تارة والمرتفعة الحرى وهو المراد بلغظ القدو قال الله تعالى (والزلنامن السهاء ماء طهورا المنحيى به بلدة مية ونسقيه مم خلفنا انعاما واناسي كثيرا) ولكن استقصاء الكائنات وعلى الجملة فحميع ما في الكائنات من الخير لايتأتي بدون الماء ولكن علم قطعا انه اذا وقع فيه ناسك غيق وكذلك اللاوما فيها من المنافع واصلاح العالم مع احراقها ماتقارنه وعلى هذا جميع ما في العالم فاذا قد ثبت ان الخير مقصود بالقصد الاول وبالذات وان الشردا خل بالعرض والقصدالة في وان كان كل بقدر والحمد نه واهب العقل وملهم الصوابوا لصلوة على عهد سيد الابرار وآله الاطهار وصحبه الاخيار ـــ

(١) صف \_ العقلى (٢) صف \_ ما بعد

تمت الرسالة بعونه

# خاعة الطبع

الحمد اوليه الرحيم البار والصاوة والسلام على نبيه المحتار وآله الاطهار واصحابه الاخيار \_ اما بعد فقد وقع الفراغ من طبع هذه الرسالة الفائقة يوم الانتين في الربع وعشرين من شهر ربيع آلثاني سنة ثلث وخمسين وثلثما ئة بعد الالف من الهجرة النبوية على صاحبها افضل الصلاة والسلام بعونه تعالى وحوله وقوته \_ وقد نقلنا هذه الرسالة عن النسخة القديمة المحفوظة في مكتبة رامفور من الهند تحت رقم (٨٢) في الحكمة \_ وقابلناها على نسخة المكتبة الآصفية بحيدر آبادالدكن صانها الله عن جميع البلايا والفتن \_

وقد اعتبى بمقا بلتها و تصحيحها الحقير و الفاضل النحرير العالم الحبير مو لانا السيد عبدا لله بن احمد العلوى سلمه الله القدير \_

وآخرد عوانا ان الحمد قد العلى الكبير والصاوة والسلام على رسوله البشير النذير وآله الاتقياء واصحابه النجباء

السيد زين العابدين الموسوى د ائرة المعارف

# رسالت

ڣ

السعادة والحجج العشرة

على أن النفس الانسانية جوهر

الشيخ الرئيس ابى على الحسين بن عبد الله بن سينا البخارى المتوفى يوم الجمعة من رمضان سنة ثمان وعشرين سنة ثمان وعشرين و اربعائية



# الطبعة الاولى

بمطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيد رآ بادالدكن صانها الله عن الشروروالفتن (سنة ١٣٥٣ه)

## مسم الله الرحمن الرحم

#### رسالة للشيخ الرئيس الى بعض اخوانه

لوظرق (١) العاقل الى صرف المعروف عن المعارف خصوصا اذا كان المعروف افضل عصمة يتمسك بها من سعد بالحيوة والمصروف به عنه من المعارف اولى من تخلص له الفظنة لظويت العزم دون ما ارومه وقصرت الهمة عما احاوله وما من معروف اشد فى نفسه من الهداية الى السعادة التي هى البقاء السرمدي في الغبطة الحالدة في جوار من له الحلق والامر تبارك و تعالى وبين ان تناسب الهدايات بعضها الى بعض وما من غاية يتجرد لها الانسان افضل في ذاتها من السعادة اذا كانت الغاية ماخلاها اذا طلبت على سنن الحيرية على الحتيقة او على الحسبان انما يقصد بها السعادة او علة موصلة اليها كيف ما كان حقيقية او حسبانية وظاهر انه ليس شئ منها مطلوبا لذاته واما عين السعادة فلو اثرت لشئ آخركانت المرتبة الاخرى والغاية الثانية هي السعادة وقد وصفنا ان الا ولى هي السعادة وذلك خاف ولكانت الغايات وترتبة الى وتنا هي وذلك عالى المنا المنا

<sup>(</sup>۱) كذا \_ ولعله طرف وهذه العبارة الى ابتداء الحجة الاولى مضطربة في كلا النسختين فتاً ملها

والمستأثرة بعينها ومن الظاهر ان ما يستأثر لذاته وسائر الاشياء يستأثر لاجله الفضل في حقيقة ذاته مما يستأثر لغيره لالذاته فقد تبين ان السعادة هي افضل سعى الحي لتحصيله وقد كنا وصفنا ان تناسب الهدايات بعضها الى بعض على حسب تناسب الغايات فاذا الهداية الى السعادة افضل هداية وازكى معروف وهدية وما من احد من المعارف افرض في الهداية من الاخ الشفيق فحدير على العاقل ان يبقى افضل ولى بافضل سعادة -

ثم السعادة قد يظن بها انها الفوزبا للذات الحسية والرياسات الدنيوية وبين لمن تحقق الا مور ان اللذات العاجلة ليس شئ منها بسعادة إذكل واحد منها لا يخلو من نقا ئص جمة منها ان كل و احد منها لن يصفو المعاطيها عن شوب المكروه \_

ومنها ان كل واحد منها لن يأ من مترجيها اونا ئلها عن وشك التقضى و منها انها ان تعرى عن تعقب الملال اما فى ذا تها او فى الحصائص المستفادة بها فان الملك وان لم يمل بذاته فانه ان يخلص عن الاملال فى المعانى التى يطلب الملك لا جلها مثل تعاطى لذة صادرة عن تقاضى الشهوة او تنفيذ مقدرة صادرة عن ذات الغضب وماضاها ها \_\_

و منها ان كل مرتبة نيلت من جملتها ان يقنع (١) المطمئن الى زخار فها د ون المقدار الى حوز ما هو فو قها \_

ومنها ان كل واحدة يمكن التقاصر عنها من غيرا خلال في محص الانسانية في العاجل ونيل الفوز في الآجل و منها ان كل من يتعاطاها و ينهمك فيها انقطعت السكينات الالهية عن صدره و امتنع الفيض الربو بى عن الحلول فيه لا متناعه عن قبوله كما قال عليه السلام (ان الحكمة لتنزل من الساء فلا تدخل قابا فيه هم غد) وبين حقيقة ذلك لمن تأمل حال تجريد نفسه بشئ من النيات الحالصة الالهية التي تزكو نفسه بها بقوتها العملية اوبداره الى تحقيق مسئلة حكية تقربها عين نفسه التي بها يبصر وهي قوتها النظرية فانه مها سعى لاحده الم يتأت له وصوله الابعد قطع بها يبصر وهي قوتها النظرية فانه مها سعى لاحده الم يتأت له وصوله الابعد قطع

<sup>(</sup>١)كذا ولعله من جبلتها ان يسعى ـ

الهمة عن حميع العلائق الدنيا وية والدواعي الشهوانية \_

ومعلوم ان ما خالطته هذه النقائص فليس بمطلوب لذاته وما ليس مطاو بالذاته فليس بالسعادة الحقيقية فقد اتضح ان هذه المطالب ليست بالسعادة الاعلى الحسبان واذاكانت المطالب التي منحق المرء في ذاتة ان يسعى فيها ويقوم لها غير منخدع في قيامه ولا مقعسر في سعيه منقسمة الى قسمين احدهما السعادة التي انبأ نابها والثاني السنة المؤدية اليها والظاهر ان السعادة ليست بداخلة تحت المطالب التي اقتصصناها فيجب ان نفحص هل هي سنة مؤدية الى السعادة واي سنة تكون اقتصصناها فيجب ان نفحص هل هي سنة مؤدية الى السعادة واي سنة تكون لذلك ومن البين ان من انهمك في شيئ منها تعذر عليه اخلاص النية الالهية الصادرة عن شق النفس النطقيه من غير معاوقة همة دنيا وية اومصادمة طلبة عاجلة البتة الى التي ترجى بها نيل السعادة و اختيارها على ما سنبينه بعد ويصعب عامها حينئذ الا تصال بانفيض العلوى الالهي الذي يقارن الكال ويزيل به من حدقة نفسه النطقية الكدة الموجودة فيها من انحصارها في البدن و وجودها في محل القرنية فتبين ان هذه المطالب خارجة عن السعادة وليس لهامواصلة اليها.

ولاحاجة لنا بعد هذا الى ايضاح مقالتها وانها لن تستحق ان تنصب طلبه اويقر ر من حالها ان حقيقتها البطل وان وجودها الغرورلقمين ان يتسع روع الحو لرفضها بل ان يضيق صدره بنيلها ويستبشر بها ابقي وادها منحسمة عنه واغراضها متباينة عليه وعراها منفصمة دونه وان يتفرغ بكافته لنيل السعادة التي هي كاله فان اقصى غاية يتاتى لا حد الموجودات الوصول اليها هو الكال المحتص به وما انحظ عنه فهو نقصان بالحقيقة وان كان كالا بالاضافة الى حال ما دونه ان كانت \_

وما اخس المرء ان رضى بالنقص دون الكمال وما من دابة فما دونها الاومن شأنها الاطراد الى اقصى حالها فى ذاتها من الكمال مالم يعقها عائق وبالحرى ان تكون السعادة المطلوبة غير محصلة بذاتها فى العالم الحسى اذا لنفس فيه ليست مستعدة للفوز بافضل احوالها فتقد رعلى تحصيل افضل غاياتها فاذا السعادة المطلوبة

الطلوبة في دار اخرى غير هذه الدار \_

وانت ايها الآخ الشفيق لما اعرف من تحننك و تعطفك على حقيق بان اجازيك على كفاء المقدرة فا محض لك النصيحة في تعريف الحيله الموصلة الى الحير الآحلي كما تحض لى النصيحة في تسديدي لكسب الحير العاجلي واهديك الى ما تحوز به الزلفي عند ما لك العقبي الباقية كما تتجرد لهدا بتي الى ما اجترح به الزلفي الى هول الدنيا الفانية لعلى اكافيك كان الله مرشدك وكافيك \_

سنفسر (۱) عليك تحقيق ما اقوله الابعد ان اوضح لك ان صورتك الموسومة بالنفس الناطقة غير فاسدة ولافانية وان لها دارا اخرى افضل من دا رالد نيا وان لها لذة في مقرها اكرم من اللذة التي تطلبها في دار غربتها ببراهين واضحة وحجج شافية رجاء نيل الرضى من اللك الاعلى –

# الحجة الاولى في ان النفس جو هر

يجب ان يتحقق ان الانسان فيها هو انسان يباين سائر الحيوا نات بقوة تخصه من بين جملتها له بها ادراك المعقولات الكلية وقد جرت العادة بتسمية هذه القوة العقل الهيولاني والنفس الناطقة وبها يسمى الانسان ناطقا وهذه القوة موجودة في كل واحد من الناس طفلا كان اوبا لغا محنونا كان اوعاقلا مريضا كان اوسليها فاول مايحصل في هذه القوة من المعقولات هي المسهة بداية العقول والآراء العالية اعنى المعالي المتحققة بغير حاجة الى قياس و تعلم اذلوكان لكل واحد من المعقولات حاجة الى قياس و تعلم اذلوكان وذلك محال فظاهره ان من المعقولات معقولات اول لا تحتاج الى قياس و تعلم في ان تكون معقولات و يجب ان يكون حصوطا في النفس في اول مرتبة لانها يجب ان تكون معقولات فان كل واحد من المعقولات في ان تكون معقولات فان كل واحد هذا المعنى من حيث لما هو اول في كل واحد من المعانى علمة الما هو الثانى في ذلك المعنى من حيث هو ذلك المعنى أولا بد من تقد م وجود هذه المعانى في القابل لها من الانسان \_

<sup>(</sup>١)كذا ولمله ولا نستعيد

ثم لا يخلواما ان تكون هذه المعانى جواهر اواعراضا حالة فيها وكل من نفى كون النفس الناطقة داخلة فى حقيقة الجوهر فانه يسمى هذه المعانى اعراضا \_

ثم من المعلوم المقول عندكل واحد من الفرق ان العرض لايستم قوا مه ما لم يحط محامل جوهرى الذات يحمله اذا سم العرض وضوع لهذا المهى ولابدان يكون لهذه المعانى على هذا الوضع حامل من ذات الانسان يحملها وهذه المعانى كلية لان من حكم بان الشيء لا يصدق عليه نعم ولا معا ولا يكذبان عليه معابل يصدق احدها و يكذب الآخر فليس يطقه الااطلاقا كليا وكذلك من قال ان الكل اعظم من الجزء وكذلك من قال ان الكل اعظم من الجزء وكذلك من قال ان الاشياء المساوية لشيء واحد متساوية فلينظر من هو حامل هذه المعانى الكلية من ذات الانسان وهل هو جسم او جوهم غير جسم و من البين ان حاملها لوكان جسا لامتنع ان يقبل شيئا من المعانى المعقولة الكلية وذلك انه ليس شيء من هذه ينقسم الاالى الاجزاء الجزئية ان كانت له والا جزاء القولية ان كانت له والا جزاء القولية ان كانت له والا جزاء القولية ان كانت له واما من جهة الكية فكلا و تبين ذلك آنفا \_

ثم من البين ان كل صورة لابست جمها من الاجسام فانها تنفسم بانقسام الجسم مثم من الممتنيج ان يكون انقسامها من جهة الكمية وذلك ان الاجزاء التي تنقسم اليها الصورة المعقولة لا يخلو اما ان يكون لها او المعضها شيء من معنى الكل اولا يكون لها اولبعضها شيء من معنى الكل اولا يكون لها اولبعضها ثميء من معنى الكل فان كان هذا القسم فالصورة الكلية اذا تتركب من اجزاء ايس لها شئ من معنى البكل واذا كانت اجزاء خالية عن صورة وانما تحصل فيها الصورة عند اجتماعها فايست باجزاء لصورة تقبل هي اجزاء قابل الصورة فاذا ليست الصورة التي وصفناها بمنقسمة وهذا خلف فبقي ان كانت الصورة الكلية منقسمة ان تنقسم الى آجزاء لها معناها وذلك على قسمين اما ان كانت الصورة الاشياء وهذه الاشياء اما اشخاص تحتها اوانواع ومن البين الكلية محمولة على هذه الاشياء اما اشخاص تحتها اوانواع ومن البين انااذا وضعنا الهورة الكلية نوعا من الانواع الاخران هذه الاجزاء تكون الشخاصا

اشخاصا يحمل عليها معنى الصورة الكلية ثم عند تركبها يحصل المعنى الكل وذلك محال على ما بين على لسان المنطقيين ولسان الفاحصين عن الفلسفة الاولى ثم مع ذلك لا يكون الانقسام عارضًا لها بل الوضوعًا تها التي تحمل هي عليها وذلك غير الموضوع فبقى انما اذا انقسمت فانما تنقسم الى اشياء ليس لها تمام معناها ولاهي ايضاعيية عنها وتلك هي اجزاء الحد والرسم فاذا انما تنقسم الى اجزاء حدية اورسمية ولا يخلو أما أن تكون هذه الاجزاء كلية اوشخصية فأن كانت شخصية فحد الكلي مركب من اجزاء شخصية وذلك محال على مابينه المنطقيون وان كانت كلية فالمسئلة راجعة من الرأس في كل واحد من الاجزاء فاما ان بلغت القسمة الى ما لا تننا هي فتكون صورة كلية مركبة من مباد صورية كلية لا تنقسم في ذاتها الى الا جناس الاولى وبين ان هذه الصورة الكلية ليس من شأنها الحاول في جسم من الاجسام لاجل امتناعها عن الانقسام فاذا لاالصورة التي هذه الصورة مبدؤها وجزؤها وحدها بحالة في الجسم والافيكون الانسان موجودا ولاحيرانا وهذا محال تبين ان الصورة الكلية لن تحل جسامن الاجسام البتة ولا ايضافي قوة جسانية اذحال القوة الملابسة للجسم في الانقسام كال الجسم فقد اتضح ان محل الحكمة من ذات الانسان جوهم غير جساني قائم بذاته وذلك ما اردنا ان نبین ـ

#### الحجةالثانية

من البين انه ليس شيّ من الاجسام من حيث هو جسم محلا للحكة والالزم ان يكون كل جسم من الاجسام محلالها و ذلك خلاف المشاهدة ــ اللهم الا ان يقول قائل ان الفيض الالهي يصيب بالقصد منها واحد ادون آخر واما جميعها فهيبي لقبوله الا ان الجواب عن هذا ان مثل هذا القصد ان يصدر الاعن تقدم العلم والعلم لايتصور فاذا القصد لايقتصر على واحدد ون آخر بل الفيض فيض كلى وعلى ان هذا يؤدى ايضا الى نسبة الامور الالهية الىحرمان الفيض فيض كلى وعلى ان هذا يؤدى ايضا الى نسبة الامور الالهية الىحرمان المستعدات ليكل لا تها كما لا تها والبيخل بها عليها وهذا محال بل الجود الالهي

الى حرمان (١) مستعدات ـ فا نُضِ علىكل موجود والرحمة و اسعة والبخل منفى الذات عنه الاان الاشياء متفاوتة فى قبول الجود على حسب تفاوتها فى الاستعدادات ولهذا البحث كلام خاص ليس هذا موضعه \_

فقد تبین كذب من ظن ان الا فاضة تتناول واحدا واحدا من الجزئیات دون واحد واحد علی القصد بل انما التناوت من قبل القوا بل فالجسم اذا لا يمكنه قبول شیء من تلك الاشياء بذاته ما لم ينضم اليه قوة او معنی او صورة اوشی، يتاتی الفيض با لقبول ثم ذلك المعنی او القوة ان كانت تحتاج فی ادراكها و تصورها الی جسم من الاجسام فبین انها مها ادركت معقو لا قویا لم تقو عندا ارجوع عنه علی ارداك معقول اضعف منه فاذا من شأن الانفعال القوی المقرد فی الجسم عن الحس بعد ادراك القوی لما هواضعف عنه مثل القوی الحسیة انها اذا كانت متمكنة من ادراك المعارف الحاصة بها لا بمشاركة الجسم صار ادراك القوی منها يضعفها عن ادراك المعارف الحاصة بها لا بمشاركة الجسم صار ادراك القوی منها يضعفها عن ادراك المعارف الحاصة بها لا بمشاركة الجسم صار ادراك القوی منها يضعفها عن ادراك المعارف الحاصة بها لا بمشاركة الجسم صار ادراك القوی منها يضعفها و عن ادراك المعارف الما المعارف المعارف الذي يعقل به الا نسان جسا بل هو جو هم غير جسانی و ذلك ما اردنا ان نبين \_

#### الحجة الثالثة

اوكانت الصورة المعقولة تحتل جسا من الاجسام و تلا بسه لا متنع ادراك المتضادين بادراك و احد معا لان صورتى الضدين هكذا \_ و بالجملة المتقا بلات لا تحل فى جسم معا و لكن الجسم فى محل هذه الصورة محا لهذا فانه مها حل فيه صورة احد المتقابلين و جب ضرورة ان تحل معه صورة المقابل الثانى اذ علم المتقابلات يكون معافتين ان هذا الجوهر اعنى القابل للعلم المقابل الثانى اد علم المتقابلات يكون معافتين ان هذا الجوهر اعنى القابل للعلم المتعابل هو جوهر خير جسانى و ذلك ما اردنا ان نيين \_

<sup>(</sup>١) كذا و لعل هذين اللفطين تكرراما قبلها (٢) كذا و لعله مها قويت الخر الحجة

# الحجةالرابعة

الجسم اذا و ضعناه محلا للحكة بذا ته او بمشاركة معنى ما فيه فن الواجب ان يكون منفعلا عنه قبول الصورة الحكية اذكل جسم من الاجسام مها قبل صورة من الصورصح عليه جزم القبول بالانفعال ثم الجوهم الذي يعقل النتائج انما يعقلها بالاستخراج منه لها بالتركيب و التحليل للصورة التي في ذاته وذلك فعل لا انفعال و لوكان جسالكانت هذه المعانى اما غير موجودة و اما انفعالات و قد تبين انها افعال موجودة فاذا ليس بجسم بلجوهم غير جسانى وذلك ما اردنا ان نبين انها

#### الحجة الحامسة

من البين ان الاجسام الواقعة تحت النمو تأخذ في سن الشيخوخة في الضعف وكذلك جميع القوى الملابسة لها ولوكان محل العلم جسا او قوة جسانية تتعلق تنميتها بكال الجسم وقوتها بقوته لكانت الشيخوخة على الاضطر ار تضعف القوة المميزة او الجوهم التمييزى عن تعقل الحكة فلا يوجد احد من الناس الاوهو في تلك الحال اضعف منه في الاحوال التي كان الجسم و القوى الجابانية فيها قوية جدا وقد نرى من يكبر سنه ويأ خد جوهم الجساني في الذبول يكون اقوى تمييزا مماكان اولا بل ذلك على الاكثر ولوكان الموضوع جساحقا لماكان يوجد هذا في حال ابدا فاذا موضوع العلم جوهم غير جساني و ذلك ما ارد نا ان نبين \_

#### الحجة الساكسة

قدتبين من الآراء الطبيعية وغيرها ان بدن الانسان مؤلف تأليفا لا يقع به ممانعة بين اجرائه في افعالها الصادرة عنها و انفعالاتها \_

وبالجملة في كالاتها بل كل و احد منها من اجزائها في حال الصحة اما ان يقوى الآخر على خالص كالها و يميل عنه رأسا برأس ايحصل به النظام في امر حياته وذلك

بين اذا تصفح كل واحد منها (۱) وتركيبه وبذلك يتضح ان بعضها غير دعاوق لبعض في حال الصحة في شيء من ذلك ثم الشيء الذي به يفعل الانسان مها اراد ان يفعل فعله الحاص من تعقل او اخلاص نية اما امتناع عن القوى المفسدة او المسخرة اياه على مطابقتها لم يقو على ذلك الابما نعتها و مغالبتها لتمكنها عن مغالبة و مما نعة فتبين ان هذا الحوهم غير جسانى و ذلك ما اردنا ان نبين \_

# الحجة السابعة

الاجسام مها بقيت على قوا ها الخاصة وكانت على اجتماع ما يتصل بذلك قوى منبعثة عن بعضها فى بعض تؤدى الى فعل بعضها فى بعض و انفعال بعضها عن بعض لم يتمكن المنفعل عن التخلص عما عرض له الابمفار قة مكانه و مباينة الجسم الفاعل و من الظاهران الجوهر الذى به يعقل الانسان مها انفعل عن القوة القوى الجسمانية الاخر ثم دافع ماعداه منها لم يضطر الى حركة اذقد يصدر هذا المعنى من العاقل وجميع اجزائه لا زمة محلها وبين ان الجوهر العاقل غير جسانى و ذلك ما اردنا ان نبين \_

## الحجة الثامنة

الصورالهند سية والعددية والحاصلة من تركيب ذوات الوجودات القابلة له على المناسبات غير متماهية فى ذواتها والشىء الذى يعقل به الانسان له قوة ان يعقل اليما واحد منهاكان و مها ازداد منها زاد فى القوة وليست الصورة التى من شأنها ان يعقلها بفردة الذوات عن جملتها فتبين ان قوته غير متناهية اذالقوة الغير المتناهية غير منتصفة وكل قوة جسانية منتصفة بتنصف الحسم الذى هى فيه فاذا على الحكم جوهم غير جسانى و ذلك ما ارد نا ان نبين \_

<sup>(</sup>١)كذا ولعل الصواب مناتركيبه \_

#### الحجة التاسعة

لوكان العلم عرضا حالا في الجسم اوجب من ذلك انه متى زال عنه بنسيان الم غيره ان يعود لا كما حصل اولا ا ذفراغ الجسم القابل في الحالتين بمرتبة واحدة ولكنا فرى المرء يعرض اه ما يزيل عنه الصورة المعلومة ثم اذا رؤيت عادت بغير حاجة الى استئنا ف الجسد فتبين ان محل العلوم ليس بجسم بل هو جوهم غير جسانى ولا بلزم هذا على الجوهم الذى نصفه نحن فان هذا الجوهم اذا ليس بجسانى فليس بمحال ان تتزاحم الا مور عليه و الصورة المعلومة فيه و انه ربما تزول عنه هذه الاسباب لا قباله على تصور شئ من الامور العاجلة البدنية عند مرض او شغل قلب لم يعرض له ولا تزول عنه هذه الصورة المستحفظة في ذاته على الاطلاق لاجل انه روحانى النسج بل يكون في ذا ته بنوع قوة لا كقوة الصبي على الكتابة بل كقوة الكاتب الممنوع او الممسك عن الكتابة ثماذا اردنا اشغاله عنها عاود بنوع فعلى بتلك الصورة المستحفظة مها اراد \_

وا ما الحسم فلا يمكن عليه تزاحم صورة مختلفة مدركة ولا استحفاظها بوجه من الوجوه الاترى ان الحواس لا يمكن ان تستحفظ فى ذاتها صورة و تقبل اخرى لان الحسم مالم ينحل عى احرى الصور تين لم تحل المبائنة فيه ولا معاودته للصورة و قبولها بنوع فعلى بل بنوع انفعالى فاذ الا يتقر رهذا القد رفاذا ليسهذا الجوهم المذكور بجسم ولا قوة جسانية لا نها ان احتاجت الى و قوع الصورة تعلقها فالمسئلة قائمة و ان كفت بذا تها فليست بجسانية بل هو الجوهم الدى فى الحسم نصف وذلك ما اردنا ان نبين \_

# الحجة العاشرة

الشي الذي يعقل به الانسان ليس يعقل بما هو جسم ان وضعناه جسالما تقد م بل ان كان يعقل فا نما يعقل بقوة فاعلة هي فيه و قوامها به فظاهم ان هذه القوة قد تعقل ذا تما غير خارجة عن ذا تما بل من داخل ذاتما لا كما يقولون انها تعقل المعقول

41

بان يتصور في الجسم خارجا من ذا تها وكذلك هذه القوة اذا عقلت شيئا من الاشياء فانها تعقل من ذاتها انها عقلت مع ما عقلت بذاتها فيها لا المعقول شيئ من ذاتهاراجعة في ذلك على ذاتها والى ذاتها بذاتها فان هذه القوة قد تصدر عنها افا عيل من ذاتها بمجر دها لا لشئ آخر خارج عن ذاتها وكلما صدر عنه فعل بذاته لابشىء خارج عن ذاته فهو جوهم قائم بذاته والا فالعقل افضل من الجوهم و الذات وقد وصفت هذه القوة غير قائمة بذاتها و لافعالة بذاتها وذلك خلف فاذا هذه القوة في ذاتها جوهم ية الحقيقة و ذلك ما اردنا ان نبين \_

# بيان ان النفس لا تقبل الفسال

و بعد ما تقرر من هذه البراهين انها جوهم واذ قد او ضحنا ان النفس الانسانية جوهم لاحاجة له الى الجسم فى قوامها للذات ولا استحفاظ الصورة العقاية و لا في الا فعال الخاصة بها الا انه ربما يقوم لها في اكتسابها المعقولات مقام الآلة ثم اذا اكتسبها لم محتج اليها البتة و اما اذا قويت في ذاتها فقد تباغ من الكمال مالايقع لها حينئذ حاجة عند التعقل الى شيء جسانى ولا قوة جسانية بل تكره اعراض شيء منها عليها ويتجرد بتصريح ذاتها لاصدار فعلها فليس اذا فساد البدن وجب بطلان ذاتها ولايمتنع فعلها ولازوال الصورة العقلية عنها ولن يعرض بها البطلان ماورا، ذلك بوجه من الوجو ، لان الجوهر لن يبطل الابفساد عارض لموضوعه اعنى ضعفًا يفرق بينه وبين صورته الممسكة له عـلى القوام ولوكان وضوع القوة العقلية عقلية مما يقبل الضعف والفساد وكان ذلك في اضعف احوالها حين كونها مغلوبة في البدن مقصورة ممنوعة عن نفس كما لهاعرية عنه فاذا تمكنت من الصورة المعقولة فلبستها ثم تجردت بذا تهاوزال عنها الدنس الملالبس لها فليست بقابلة للفساد اصلامن جهة ضعف الذات اذايس هذا حال يعرض اوضوعها في ضعف ذاته على أن أعراض الضعف عليه ليس عماً يفسد وكيف جهة زرال الصورة عنه بمعاوقة ضداذ الصورة المعقولة لاتنافى الاضداد في الحلول

فى الموضوع واذا اتضح ان علمها واحد وحلولها فى الجوهم الناطق معافان لم تكن النفس الأنسانية بفاسدة وهى فى البدن فليست بفاسدة ابدا وذلك ما اردنا ان نبين ــ

# القول، في الايضاح

في ان النفس الانسانية انما تستمد من فيض آلهى يتصل بها ويشبتها طبيعته و هوفئ ذا تد جوده و هو مما جرب العادة بتسميتها العقل الكلى والنفس الكلى و المعانى الكلية الا ولية المتعقلة بماحصلت في النفس فا ما ان تحصل بتصفح الجزئيات اوبفيض يتصل بها علوى على طريق الالهام لكن المعانى الكلية الاولية لوكانت مستفادة باستقراء الجزئيات لما كانت بها ثقة بل و ما كانت كليات الحقيقة \_

ومن البين ان هذه المعانى هي في غاية الصحة والثقة وهي علة الثقة لغيرها فاذا حصولها بفيض علوى ونور الهي يتصل بها فيخرجها من حدا لقوة الى حدا لفعل وبالاتحاد بالفيض يعقل مثل النور اذا اتصل بالبصر فاخرجه عن حدكونه مبصر ابا لقوة الى حدا لفعل وبالاتحاد به يبصر ثم من الظاهر ان هذا الفيض ان كان اتصاله بالنفس يطبع فيها صور! لمعقولات فان هذه الصورة موجودة في ذا ته فاذا هو عقل بالفعل ولا كذلك النور فانه با تصاله وحده لا يطبع في البصر صورة شي من المحسوسات ما لم ينضف الى ذلك معنى آخر فلذلك لم بجب ان تكون في ذاته صور المحسوسات ما لم ينضف الى ذلك معنى آخر فلذلك لم بجب ان تكون في ذاته صور المحسوسات ما لم ينضف الى ذلك ان هذا الفيض عقل بالفعل وقد اتضح في ذاته صور المحسوسات نبين من ذلك ان هذا الفيض عقل بالفعل وقد اتضح ما ادر نا ان نبين ...

# اصول القول في ان الاجرام العلوية المولية المولية الفولية الفول

وكل متحرك فاما ان يتحرك بالقسر اوبالطبع اوبالنفس والحركة القسرية لن

تدوم في ذا تها بل يعرض لها البطلان وكذلك كل شي قسرى اذا لطبيعي اول ميول القسرى ولن يستولى القسرى على الطبيعي في الدوام وقد تبين من آ را ، الطبيعة ان الحركة الفلكية غير منضافة الىحركة اخرى اوسكون ما دام العالم ومذ دام فتبين انها ليست بقسرية فهي اما طبيعية اونفسانية ولكن الحركة الطبيعية هي حركة الشي الى مركزه الطبيعي مهايا ته شوقا الى السكون فيه و من البين ان هذه الحركة ليست على هذه الصفة فليست بطبيعية فبقى ان تكون نفسانية \_

ثم ان النفس الفلكية لن تكون نباتية لمعنيين احدهما ان النفس النباتية ايست وبدأ للحركة النقلية و الثانى ان الفلك غير ومغتذ ولا نام ولا ولد ولوكانت النفس الحيوانية النب تية موجودة له لكانت وعطلة ولا تعطل فى الطبيعة ولا النفس الحيوانية لان النفس الحيوانية امادراكة واما فعالة والدراكة اما الحواس الظاهرة والحاجة اليها لاجل التوقى عن المضار الخارجة والبدار الى المنافع الخارجة الواقعتين تحت الحس و هذه المعانى غير متقررة فى الجوهر الفلكى فاذا لوكانت له الحواس الظاهرة الظاهرة لكان وجودها فيه وعطلا و اما الحواس الباطنة فمن الظاهران وجودها متعلق بسبق الاولى و لولم توجد الاولى لم توجد واعنى بالاولى الحواس الظاهرة ـــ

وا ما القوة الفعالة الموسومة بالشوقية فا نها تتعلق في افعالها بالتخيل و الحس المشترك وقد بينا خلو الجوهر الفلكي عنها فا ذا وجو دها في الجوهر الفلكي معطل فا ذا هي غير موجودة فيه فبقي ان النفس الفلكية هي النفس الناطقة ومما يوضح ان الاجرام العالية ذوات نفوس ناطقة ان الما نع الاجسام عن قبول الفيض الالهي الذي ذكر ناه لبسها الصورة المتضادة واكتسلما الكثامه الطبيعية بذلك و البعد عن الاعتدال الابدى و ان الاجسام البسيطة اذا تركبت از دادت في قبول الفيض الالهي لان التركيب ينقص من التضاد حتى اذا تركبت على عاية الاعتدال او غاية البعد عن التضاد استعدت القبول ذات الفيض اكل ما يمكن المتدال او غاية البعد عن النين انها نظهر او لافي الاجرام العاوية و تبتدئ عن الجرم أو التأثير ات الالهية من البين انها نظهر او لافي الاجرام العاوية و تبتدئ عن الجرم

الحرم الاقصى والمتحرك الاقصى الوسوم عندارباب الشرائع بالعرش وبتوسط هذه الاجرام العلوية تبلغ الى الاجرام الارضية على ما اوضحته البراهين الشافية العيانية المعدودة عندالمتشرعين والفلاسفة فتبين أن بهذه الأفاضة أول ما تنال الاحرام العلوية في ذواتها على اقصى غاية الصفاء والتهيؤ لقبولها لبعدها عن التضاد اقصى بعد ولاعتد الها في ذواتها واولا ذلك في جوهيها لما صاحت أن تكون اقرب الاشياء من الامر الالهي و اول الاشياء قبولا حتى جرى على لسان أكثر الامم ان الله تعالى على الماء وعلى العرش واليه ترفع الايدى في الدعاء فتبين ان هذه الاجسام لن تخاو عن قبول هذا الفيض وان هذا الفيض انما يحصل اولا فيها و يصل الينا بتوسطها وكلما قبل من الفيض جرم اعلى فهو ازك في ذاته حتى ينتهى قبول الفيض الى فلك القمر واما الاجرام البسيطة التي دون فلك القمر فانها الماكانت بعيدة عن الصفو متضادة في الصورة لم تصلح لقبوال ذات ذلك الفيض وهو الصورة المكلة اذوات الاجسام الارضية الطبيعية ثم كالتخلص منها من المواد صلاحيته ابقي ذاتا منها وابعد من التضاد قبلت زيادة من الفيض حتى تنتهى المواليد إلى باب العالم الارضي وهذا الانسان فلانه اصفى جواهر اللاضي واعدلها وابعدها عن التضاد وصار لمشابهته بهذه الصفات للاجرام االعلوية مستعد القبول الفيض الالهي أن هذه الاقلويل اتضح ال الاجرام العالية خوات نفوس ناطقة وذلك ما اردنا ان نبين \_

# القول في احوال النفس عند مفار فتها

النفس الانسانية اذا فارقت وهي هيولانية لم تتصور بعد بشي من الصور المعقولة التي بها تقوم بالفعل عقلا فقدا ختلف العلماء والحكاء في قوا مها دون البدن فاما الاسكندر الافر و ديسي المفسر فانه كان يرى ان هذه القوة (١) تبطل عند فساد البدن وعليه يؤل قول ارسطا طاليس و اما أا مطيوس فانه يخالفه في هذا الظن و يرى ان القوة بعد فساد البدن و عليه يؤل قول الفيلسوف و هذا القول هو الصحيح

<sup>(</sup>١) صف - الصورة ها و فيا بعد

وبه ناخذ المنذكر الآن ما يعرض لهذه القوة فا بها بذاتها مستعدة لقبول المعقولات الاولى من الفيض الالهي من غير حاجة الى شي من الاشياء دون ذواتها وانما كان يمنعها عن ذلك اول ماتق في الجسم الانساني بود الحسم لما و قصوره عن التهيؤ لذلك لكونه غير مستحكم التر تيب بعد واذا زال عنها هذا المعني سواء كانت في الجسم او مبائنة له وقعت فيها صور المعقولات الاولية والتذت بذلك على حسب النيل ولم تتمكن من نيل المعقولات الثانية لانها بمعتاجة في ذلك الى تقديم الحواس الباطنة و الظاهرة واستمال القياسيات والبراهين ولن تستعد لذلك الحواس الباطنة و الظاهرة واستمال القياسيات والبراهين ولن تستعد لذلك الحواس الماطنة و الظاهرة واستمال القياسيات والبراهين ولن تستعد لذلك المواس الماطنة و الظاهرة والماهم الابيل المواس الماطلاق والمادة عمل المال المالا المالة التي الماطلات والذلك قبل الن نفوس فهذه لاعربة عن اللذة اللاطلاق ولا قابلة لها على الاطلاق ولذلك قبل الن نفوس الاطلاق الذلك المال بين الحنة و الناراي انها لا عديمة السعادة على الاطلاق ولا مصيبة اللاطلاق الاطلاق المالا المالة والاطلاق والا مصيبة الماعلى الاطلاق الاطلاق والاطلاق والا مصيبة الماعلى الاطلاق الاطلاق الله المالة المالة المالة المالة المالة الله المالة ال

واما النفوس الغائية (١) اعنى التى تصور المعقولات الاولى فقط فانها اذا فارقت افتن حالها قسمين فاما ان تكون عارفة بشأن العقائد ومعتقدة منها عقائد وهمية فاسدة كانت اوغير فاسدة مستعدة بالعقائد العقلية فحيها انها اذا فارقت البدن وبطلت القوى الوهمية بجميع عقائدها وبقيت مجردة عن العقائد التي كانت لها وفي ذاتها ان لها عقائد وانها فوق العقائد وانها حثها الشوق الغريزي على تحصيلها واشته قت اليها اذهبي كما لها فوكل واحد من الاشياء الشوق الغريزي على تحصيلها واشته قت اليها اذهبي كما لها فوكل واحد من الاشياء مشتاق الى كما له الطبيعي غير متوان دونه ما لم نعقه عائق واذا زالت العوائق عالم الامر الطبيعي كذلك النفس فان كانت في البدن غير منتعشمة الاشواق الى الكما الحبي كذلك النفس فان كانت في البدن غير منتعشمة الاشواق الى عاودت الشوق الطبيعي كذلك النفس فان كانت في البدن عير منتعشمة الاشواق الى عاودت الشوق الطبيعي الى كما لها اذعر فت انيته واني لها به و قد بطات العقائد العقلية لمثلها الابالقوى البدنية فهي متشوقة على الابدالوهمية ولاسبيل الى الغقائد العقلية لمثلها الابالقوى البدنية فهي متشوقة على الابدالية في المينية في حوهم ها عيا ه في الى الكالى وغير زائلة في حال فهي سقيمة في ذاتها مريضة في جوهم ها عيا ه في الى المقائد العقلية لمثلها الابالقوى البدنية فهي متشوقة على الابد

جمرهاصم في سمعها لاقرار لها ولا راحة ابد الآبدين و دهر الداهم بن مشتاقة الى حالمها الاولى يما قال الله تعالى حاكيا عنهم ( رب ارجعو في لعلى اعمل صالحا فيما تركت ) نعوذ بالله من هذه الحالة وكذلك اذاكانت طابقت القوى البدنية في افعالها الحبيئة حتى استلذت بها واعتادتها فا نها اذا فارقت البدن بزعت اليها وطلبها ومن لها بهاو قد بظلت القوى ولآلات الموصلة اليها والى هذا يصر ف قوله تعالى ومن لها بهاو قد بظلت القوى ولآلات الموصلة اليها والى هذا يصر ف قوله تعالى ( وحيل بينهم و بين ما يشتهون ) فهى اذذاك حليفة المكروه ورفيقة الفجيعة الاان هذا الحطب ايسر اذا لعادة عما ترايل وا ما الحالة الاولى فهى الباقية العظيمة والنادية الالهمة إذ الطبيعة عما لاتباين واما ان تكون غير محببة بشيء بشأن العقائد فا نها اذا فارقت مع الصورة الاولى كان القول فيها كالقول في نفوس الصبيان ولذلك قيل ان اكثر اهل الجنة البله وان دامت اعتادت الامور البدنية فا نها تنال لذلك الالم لما بينا لانها في عاقبة الامر تفارقها \_

واما النفس الكاملة في العلم المواظبة على العمل الصالح الراغبة محن الزخارف الدنياوية فانها للكمال ذا تها ناجية لانها متألمة بمايفوتها من المطالب الدنياوية على حسب ما بينا ولكن الراحة من هذا الالم آتية لا محالة ولمذلك لم يراهيل السنة خلود اهل الكبلئر من المؤمنين \_

واما اذاكانت النفس زكية في ذا تها غير اليفة لعادات السوء متعهدة في حال غربتها للاوضاع الشرعية التي بها تصفوا لنية الخالصة التي هي تجرد ذات النفس للاطلاع على عالمها والشوق الى خالقها كما نوجعه بعد وكانت مع ذلك بالغة في العلم مرتبة بتجريد ذا تها لمتصور المعقولات وكانت عقلت مبادى الموجودات والمصور المفارقة فا نها اذا فارقت اتصلت بالفيض الالهي عند سدرة المنتهى تحت عيرش الرحمة وفي جواره وفي عالمه الاولى نلظرة الى ذاتها كما قال تعالى (وجوه يومئذ تاضرة الى ربها ناظرة) وقد انكشف لها جميع الحقائق وقد كانت تلتذ في دار الغرور والغربة بين ايدى الاعداء باصابة حقيقة واحدة فكيف عند انكشاف خيم الحقائق ثم هي مع ذلك لانقلا بها في ذاتها الى جوهم الفيض الالهي الذي

ذكرناه لاتصالها به وهو مدبر هذا العالم تنال رياسة العالم و تدبره فتصير ملكا للعالم و قد وصف الله تعالى هذه الحالة فقال عن من قائل ( واذا رأيت ثم رأيت نعيما و ملكا كبيرا ) ثم الشأن الاعظم و السعادة الكبرى التي تنالها هناك هو الرتفاع الوسائط بينها وبين معشو قها و معشوق جميع الموجودات واليه حركتها وبسبب الوصول اليه سكونها وبالعشق له قوا مها اعنى الحقائحض والحير الحض والمعشوق لذا ته و المعقول الحق بذاته جل ذكره فاى فرحة ولذة تنالها النفس مثل هذه اللذة و الفرحة بل اى ملك كهذا الملك في الولى بالعاقل ان يسمى لتحصيلها و يجدفى اقتنائها و يحترز عن الاحوال المضادة لها الهروب عنها لذاتها كما ان هذه مي غوب فيها لذاتها وهي السعادة التي كنا لوحنا بذكرها صدرهذه الرسالة ...

## القول في الطرق المؤردية

اللي هذه السعادة ومباينة الحال المقابلة لها

جملة ما يلزم النفوس من العوارض الضارة بها الحائلة لها عن مرتبتها مما قد مثلة ما يلزم النفوس من العوارض الضارة بها الحا وهذه القوى على قسمين أما عرافة والما فعالة والعرافة الفاسدة اذا اطمأنت النفس اليها في عقائدها ثم فارقتها عرض لها من السوء ما قد منا ذكره والنفس الانسانية غير متخلصة من حالة هذه القوة الابعد تقديم يعرف بالحقائق با تقان العلم الفلسفي فا اوا جب ان لا يتقاعد عن تحصيل الفلسفة التي هي المنجاة عن خدعة هذا القسم من القوى النفسانية الضارة بذات النفس المطقية \_

فا ما القوة العاقلة وهى المساة بالشوقيه فانها تنقسم الى شهوانية وغضبية وقوة مد برة وقد تصدر عن القوة الغضبية والشهوانية افعال بالاشتراك مثل الطمع وما اشبهه وقد يصدر عنها افعال مختصة بالاضافة الى واحدة منها دون الآخرى فان النفس النطقيته اذا طابقت هذه القوى فى افعالها الذاتية فانها وان لم تكن فى ذاتها دنية اذهى غير مستقبحة فيما خلا السببين فانها دنية بالاضافة الى افعال القوة النطقية

النطقية كذنا ، قذواتها عندذات اكسبتها عادات تقدم ذكر اضرارها بها فيجب ان تخالف هذه القوى في افعالها الصادرة عنها با لاشتراك و الانفراد ولم يمكنها التخلص عن ضررها اذا سكنت عنها فان احد المتها نعين اذا كان متحركا نحو مقصده و تلقاه الآخر ساكنا او شك ان يقهر الساكن بل الواجب ان يقابلها ايضا بالنحريك الى قهرها و قعمها و اذاكانت هذه القوة غير معطلة في ذات الانسان اذ لا تعطل في الطبيعة فلا يجب ان يعطلها ايضاكل التعطيل \_

ايضا من البين ان افعالها الصادرة مستفادة من الجود الالهى اذكما ل كل شيء بجوده وحرمان الاشياء من الاتصال بفيض جود الله تعالى الواسع ما لم يضر ذلك بما فوقها من المرتبة فحينئذ تقصير ايديها اصوب \_

وايضًا لابد في بقاء العالم من استعمال القوى الشهوانية اذا اتصل بقاء الانواع بها و من استعال القوى الغضبية في الذب عن المدن الفاضلة و الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر فاذا ليس بواجب ان تعطل هذه القوى كل التعطل بل الواجب ان تتو سط بين طر في الا فرالط و التفريط فلا يكون خامل الشهوة ولا فاحر ابل يتوسط بينها فيكون عفيفا ولاجبان القلب ولامتهورا بل يتوسط بينها فيكون شجاءا ولامد برا بقوته المدبرة عن تدبير الامور الدنيا وية فيكون غبيا ولا مقبلا اليهاكل الاقبال فيكون جبارامكارابل يتوسط بين الامرين ليكون ذكيا فطنا \_ واذا غلب على الانسان احد طر في الافراط والتفريط عالجه بالثاني حتى يعود الى التوسط فاذا حصل للانسان هذه المعالى الثلاثة صارعدلا واذا انضم الى الثلثة كما ل القوة النظرية كان حكيما فيلسوفا ثم اذا تعهد مع ذلك تعويد نفسه ا شوق الى عالمه والنزاع الى مبدعه بقطع الهمة عن هذا العالم والامتناع عن جميع عوارضها الضارة ورفع الهمة و النية الحالصة التي هي تجريد ذاتها للاطلاع الى عالمها و مبدعها حتى بصير ذلك ملكة فيها و مقطعة عما سوى ذلك فتصير كالمجر د بذاتها ويصير لها بذلك قوة على اشتياق الصور المعقولة والاشواق الفعلية بنوع فعل غير نوع قوة كما و صفنا فيما سلف و ذلك لا يمكن الا باستعال حركات مشقات ا ذا تجردت النفس لاصدا دها عن ذاتها تنبهت لحلوص النية وشغلت بها عن الا و و البدنية وكانت النية الخالصة عنها آكد وقعها بتلك الا مورا ابدنيه اقهروهي الاوراد الشرعية لتغلبها على الطبيعة والنفوس الحيوانية لعود الاستيلاء عليها بالقهر والنية الخالصة ولذلك وضعت كلها شاقة مثل الحركات الصلاتية والالم الجوعي والمشقة الغريبية عند قطع البلاد القاصية قصد المحوالها كل الالهية واذا تعهدت النفس هذه الاحوال صارت فاضلة بالفعل دائمة الشوق الى ما من حقها ان تشتاق اليه وصلحت للفرار عما من حقها ان تفارقه وشاكلت في طبعها الملائكة وصلحت لصحبتها اعنى الملائكة المدبرة للجزئيات في الارض شوقها اياها الى كما لاتها بالهام الطبيعة الحزئية لذلك \_

وبين ان هذه الملائكة وان كان جوهم الملائكة غير مدرك للجزئيات مدركة لها بمعنى عارض عايها لا من حيث جوهم ها و ذلك المعنى يعقله فى واحد واحد من الجزئيات لشوق الطبيعة الملابسة لها الى ابراز كما لها الحاص بها \_

وظاهر ما تكلم فيه الالهيون ان صورة بعض الملائكة لا تلتبس على بعض البعض كالمرايا فلذلك تدرك بعضها افاعيل بعض و تعرف بذلك الغايات الحاصلة من افاعيلها في الامور الجزئية ثم ان هذه النفس الزكية اذا اطاعت على ما في ذاتها فثبت بذلك مقدمة المعرفة بالامور الجزئية وصدق الغرابة سنحت للوحى والالهام في حال النوم واليقظة في الدنيا ثم تصير بذلك مشاكلة الصورة لصورتها الحاصلة عند النشأة الثانية في الآخرة فتستزيد بذلك الكال في الصورة في العاقبة فيجب ان لايتواني الحكيم عن استعال الاوضاع الشرعية واما الجهال فان يحصل لهم باستعال الاوراد الشرعية إخلاص نية وهو المقصود منها ...

وكيف ليت شعرى يتشو قون الى الدار الآخرة والمبدع الاول و ماعم فوهما الابالتوهم فاى نفس جمعت هذه المناقب نقد فا زت بالسعادة العظيمه في الآخرة واى نفس صارت هذه الافاعيل افاعيلها فهى ممتحنة في الآخرة بالشقاوة العظمى التي قررنا امرها فيما سلف و بمفارفة الملا تكة في الدنيا و اعراضهم عنها لاجل مضادة

مضادة طباعها اطباعهم بل ربما قصدت الملائكة الاضراربها - فاستعمل ايها الاخ الشفيق الفاضل هذه السيرة الفاضلة واحترزعن اضدادها واكتسب السعادة الحقيقية واحذرمن الشقاوة الحقيقية فبالحرى ان تخاف الالم الابدى وترغب فى الغبطة الابدية وتقبل نصيحة اخيك ووليك وتترك الاغتراد بزخارف هذه الدار وتقبل على كسب خيرات الدار الآلهية - اقول قولى هذا واسئل الله ان ير شدك لما ارتجيه فيك بفضله واحسانه انه ولى ذلك \_

تمت الرسالة بجمدانه ومنه والحمدنه وصلوته على سيدنا عدوآله الطيبن الطاهر بن



# خاتمة الطبع

الحمد لوليه الرحيم البار والصاوة والسلام على نبيه المختاره يآله الاطهار واصحابه الاخيار \_ اما بعد فقد وقع الفراغ من طبع هذه الرسالة الفائقة يوم الحميس فى سبع وعشرين خلت من شهر ربيع الثانى سنة ثلث وخمسين وثلثما ئة بعد الالف من الهجرة الدبوية على صاحبها افضل الصلاة والسلام بعونه تعالى وحوله وقوته \_ وقد نقلنا هذه الرسالة عن النسخة القديمة المحفوظة فى مكتبة رامفور من الهند تحت رقم (٨٢) فى الحكة \_ وقابلناها على نسخة المكتبة الآصفية بحيدر آ بادالدكن صانها الله عن جميع البلايا والفتن \_

وقد اعتنى بمقا بلتها و تصحيحها الحقير و الفاضل النحرير العالم الحبير مو لانا السيد عبدا لله بن احمد العلوى سلمه الله القدير ــ

وآخرد عوانا ان الحمد فله العلى الكبير والصلوة والسلام على رسوله البشير النذير وآله الاتقياء واصحابه النجباء

السيد زين العابدين الموسوى رفيق دائرة المعارف

#### الابذكرالله تطمئن القلوب

# رسالته

### في الحث على الذكر

البخارى المتوفى يوم الجمعة من رمضان سينا سينة ثمان وعشرين و البعائية و البعائية



## الطبعة الاولى

بمطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيد رآباد الدكن صانها الله عن الشرور والفتن ( سنة ۳ه ۱۳ هـ)

## بسم الله الرحن الرحيم

اما بعد فان من شمر عن ساق الجد للبلوغ الى مرتبة الواصاين فليقصد بسلاح ذكر الله تعالى الى قمع هو اجس النفس وأيقاظ القلب عن سنة الغافلين ويزدا د با الهكر على الذكر استخلاصا لنية الذكر عن عادة المداجاين ويسلط الذكر على الفكر لا ذا بة تخييل الواردين ويتبرأ (١) عن احوال الذكر و قوة الفكر بالانابة الى رب العالمين وكل ذلك داخل فى قوله تعالى ( والذين جاهدوا فينا لنهد ينهم سبلنا) وان الله لمع المحسنين ) وخلاصه في نسيان الحلق با لا ستغراق في ذكر الله الا ان الذكر لا يخلص عن النسيان مع انتشار الحواس في شهواتها فلزم ذمها ولايصفو الذكر مع هواجس النفس فوجب حفظهاو لايدوم مع الاصغاء الى حديث النفس فتعين مرا قبتها ولايستحلى الذكر والسر ملتفت الى غير المذكور نتحتم قبضه (٢)\_ فاذا حضرت هذه الشرائط في الذكر برهة من الزمان نبت الذكر في السر وبرزت عروقه في القلب وطلعت اغصانه من الغيب واثمرت المعارف وطلع كل عرق وغصن في اللسان والسمع والبصر واليد والرجل وفاز بقوله تعالى (لنهدينهم سبلنا) وهذا محل الكفاية وموضع النصرة والرعاية وخرج العبد عن حراسته ووقع في حفظ الله وحرزه لقوله تعالى(وان الله لمع المحسنين) فينبغي ان يفتتح الامر بذكر اللسان على سبيل الحرمة وهو مجاهدته فيفتح اله القلب بالذكر ومراقبة القلب محاهدته\_

<sup>(</sup>١)كذا او تأمل هذا اللفظ وما قبله (٢)كذا ولعله فيحرم فيضة تم

### رسالة في الحث على الذكر ٣

ثم يفتتح الاستغراق في الذكر والتطلع الى تجلى المذكور ومشاهدته ثم يتجلى المذكور فالمراقبة لما يبدو من فيضه واحسانه مجاهدة وكل مجاهدة يتم في درجتها نوع من المشاهدة وفقنا الله تعالى لكل ذلك حتى نبلغ منه منزل السكينة عبمنه وجوده وسعة رحمته \_

والحمد لله رب العالمين وصلوته على سيدنا على النبى الامى وآله الطيبين عد النبى الامى والطاهرين واصحابه الطاهرين



# خاتمة الطبع

الحمد لوليه الرحيم البار و الصلوة و السلام على نبيه المختار و آله الاظهار و اصحابه الاخيار ــ اما بعد فقد و قع الفراغ من طبع هذه الرسالة الفائقة يوم الحميس في سبع و الشرين خلت من شهر ربيع الثانى سئة ثلث و خمسين و ثلثمائة بعدالالف من المحرة النبوية على صاحبها افضل الصلاة و السلام بعونه تعالى و حوله و قوته ــ وقد نقلنا هذه الرسالة عن النسخة القديمة المحقوظة بمكتبة رامفور في الهند تحت رقم ( ٨٠٨) في الحكة ــ وقابلنا ها على نسخة المكتبة الآصفية بحيد رآباد الدكن صابها الله عن جميع البلايا و الفتن ــ

و قد اعتنى بمقابلتها و تصحيحها الحقير والفاضل النحرير العالم الحبير مولانا السيد عبد الله بن احمد العلوى سلمه الله القدير \_

وآخر دعوانا ان الجمد لله العلى الكبير و الصلوة والسلام على رسوله البشير النذير وآله الا تقياء و اصحابه النجباء

السيدزين العابدين الموسوى رفيق دائرة المعارف

# اعلان

جس کتاب پر مجلس دائر ۃ المعار ف کی مہر یا عهدہ دار متعلقہ کے دستخط نه هو ن خریدار اسکو مال مسروقه سمجهین اور ایسی کتاب کو بمقتضاء احتیاط هر گز خرید نه فر مائین

المعلن مه مم مجلس د اثرة المعارف الشمانية

## صنع الله الذي اتقن كل شيء

# رسالت

#### في المُوسيقي

البيخ الرئيس ابى على الحسين بن عبد الله بن سينا البيخارى المتوفى يوم الجمعة من دمضان سنة ثمان وعشرين سنة ثمان وعشرين



## الطبعة الاولى

بمطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيد رآباد الدكن صانها الله عن الشروروالفتن (سنة ١٣٥٣ه)

### بسم الله الرحمن الرحم

قال (١) ان صناعة الموسيقي تشتمل على جز أين

احدها يسمى التأليف وموضوعه النغمة وينظر فى حال اتفاقها وتنافرها \_ والثانى الايقاع وموضوعه الازمنة المتخللة بين النغم والنقرات المنتقل بعضها الى بعض وينظر فى حال وزنها وخروجها عن الوزن والغاية منها جميعا صنعة اللحن \_

و النغمة صوت لا بث على حد من الحدة و الثقل زمانا و البعد بجوع نغمتين عفتلفتين بالحدة والثقل والبعد منه منافر و منه غير منافر و المنافر هو الذي لا يفعل اجتماع نغمتيه معاوتتا ليهما (٢) الذاذ النفس بل نفرة منه و السبب فيه سوء النسبة بين نغمتيه و المتفق هو الذي يفعل هذا الالذاذ و ذلك بفصله فيه بين نغمتيه الاصوات يقال لها ثقيلة و حادة بقياس بعضها الى بعض و تجعل متساوية فيها و متفاوتة و تجعل لتفاوتها زيادة و نقصانا يعني اذا قيس نغمتان الى ثائثة فكانتا ثقيلتين بالقياس اليهاكان احداها مع ذلك اثقل من الاخرى \_

الاشياء التى تتفاوت وتتساوى بينهما نسبة ماترجع بوجه الى الكمية فالابعاد لنغمتها نسبة ما من باب الكمية والتساوى والتفاوت فى تلك الكمية يعرض فيها انتشابه والتخالف \_\_

للثقل اسباب وللحدة اسباب فاسباب الثقل اذا حصلت كانت هـذه طول

(۱) هذه الرسالة كثيرة التحريف والتصحيف والاغلاط ولم نظفر بنسخة صحيحة نعتمد عليها في التصحيح فلية ملها الناظر وليعذرنا (۲) صف تنا فيها الوتر

الوتر وغلظه واسترخاؤه وسعة النقب في المزامير وبعدها من المنفخ ورخاوة المقروع وتخلخه وخشونته وللحدة اضداد هذه فمن هذه الاسباب مايسهل تقديره وهو ثلثة مقدار الوتر ومقدار الثقب في سعته وضيقه ومقداره في قربه وبعده -

فسب النغم بعضها الى بعض فى الحدة والتقل بسبب (١) اسبالها بعضا الى بعض ماله النغمة الحادثة عن نقرة و ترفلنها فى الثقل ضعف النغمة التى تحدث عن نصف ذلك الوتر اذا كان تمد ده فى الحدة نصف حدة النغمة التى تخرج عن نصفها فانه كل زاد السبب زاد المسبب و كلما نقص المسبب نقص المسبب فنسبة المسبب الى المسبب كنسبة المسبب الى المسبب كنسبة المسبب الى المسبب الى المسبب كنسبة المسبب الى المسبب الى المسبب كنسبة المسبب كنسبة المسبب كنسبة المسبب الى المسبب كنسبة المس

الامور المتخالفة فى نسب المقادير لاتنسا وى دير جات تخالفها فان الضعف يخالف النصف غير خلاف الزائد نصفا مئلا و ذلك ان احد هما يخالف مخالفه بمثل مخالفه و الآخر لا يخالف بمثله بالفعل فان زيادة النصف على النصف ليس الابمثل النصف فهو يخالف بمثل ما إذا ما خالفه بمثل هذه الزيادة \_\_

واما الثلاثة فتحالف الاثنين لابا لاثنين بل بنصف الاثنين وايضا قليس كل ما يخالف لا با لمثل فانه يخالف على درجة واحدة فانه يجوزان لم يخالفه بالمثل بالفعل ان يخالفه بالمثل بالقوة كالزائد جرءا فان ذلك الجزء بالقوة يكون تحته (م) كملا المتخالفين كاز اثد نصفا فان النصف يكون عنه الاثنان و الثلاثة بالتضعيف فهو يعد مما عدا مشعركا و لاكالسبعة اذا خالفها التسعة بالاثنين و يكون الاثنان لا يتقومان منه معاولا بعدها وليس ايضا خلاف ما يخالف لا بالمثل و لا بالحزء الذي هو مثل بالقوة خلافاو احدا فان بعض ذلك يكون حاله مع الضعف او النصف للذين تفاوتها بمثل احدهما على سبقا لحلاف بالمثل و بالمؤلفة وتسعة لسبعة عشر وبعضه احدهما على سبقا لحلت ان تفاوت المتخالفات على درجات و اقربها الى الوفاق ما خالف بالمثل فكل نعمتين تكون نسبة ما بينها هوفي غاية الاتفاق فله خصوصية دون غاية الابعا دوهو ان النعمة الواحدة في قوة البعد المتفق الذي هو هذا البعد نفسه دون غاية الابعا دوهو ان النعمة الواحدة في قوة البعد المتفق الذي هو هذا البعد نفسه

<sup>(</sup>١) هذه الجملة ليست في صف (٢) في الأصل يتكون عنه \_

### بسم الله الرحمن الرحم

قال (١) ان صناعة الموسيقي تشتمل على جز أين

احدها يسمى التأليف وموضوعه النغمة وينظر فى حال اتفاقها وتنافرها \_ والثانى الايقاع وموضوعه الازمنة المتخللة بين النغم والنقرات المنتقل بعضها الى بعض وينظر فى حال وزنها وخروجها عن الوزن والغاية منها جميعا صنعة اللحن \_

و النغمة صوت لا بث على حد من الحدة و الثقل زمانا و البعد بجوع نغمتين عنطنين بالحدة والثقل والبعد منه منافر و منه غير منافر و المنافر هو الذي لا يفعل اجتماع نغمتيه معاوتتا ليهما (٢) الذاذ النفس بل نفرة منه و السبب فيه سوء النسبة بين نغمتيه والمتفق هو الذي يفعل هذا الالذاذ و ذلك بفصله فيه بين نغمتيه الاصوات يقال لها ثقيلة و حادة بقياس بعضها الى بعض و تجعل متساوية فيها ومتفاوتة و تجعل لتفاوتها زيادة و نقصانا يعني اذا قيس نغمتان الى ثائثة فكانتا ثقيلتين بالقياس اليهاكان احداها مع ذلك اثقل من الاخرى \_

الاشياء التى تتفاوت وتتساوى بينهما نسبة ماترجع بوجه الى الكية فالابعاد لنغمتها نسبة ما من باب الكية والتساوى والتفاوت فى تلك الكية يعرض فيها انتشابه والتخالف \_

للثقل اسباب وللحدة اسباب فاسباب الثقل اذا حصلت كانت هـذه طول

<sup>(</sup>١) هذه الرسالة كثيرة التحريف والتصحيف والاغلاط ولم نظفر بنسخة صحيحة نعتمد عليها في التصحيح فلية الملها الناظر وليعذرنا (٢) صف تنا فيها ــ

الوتر وغلظه واسترخاؤه وسعة النقب في المزامير وبعدها من المنفخ ورخاوة المقروع وتخلخه وخشونته وللحدة اضداد هذه فن هذه الاسباب مايسهل تقديره وهو ثلثة مقدار الوتر ومقدار الثقب في سعته وضيقه ومقداره في قربه و بعده -

فسب النغم بعضها الى بعض فى الحدة والتقل بسبب (١) اسبالها بعضا الى بعض ماله النغمة الحادثة عن نقرة و ترفانها فى التقل ضعف النغمة التى تحدث عن نصف ذلك الوتر اذا كان تمدده فى الحدة نصف حدة النغمة التى تخرج عن نصفها فا نه كما زاد السبب زاد المسبب و كلا نقص السبب نقص المسبب فنسبة السبب الى المسبب كنسبة المسبب الى السبب كنسبة المسبب كنسبة المسبب الى السبب كنسبة المسبب كنسبة المسبب كنسبة المسبب كنسبة المسبب الى السبب كنسبة المسبب الى السبب كنسبة المسبب الى السبب كنسبة المسبب كنسبة المسبب الى السبب كنسبة المسبب المسبب كنسبة المسبب كنسب كنسبة المسبب كنسبب كنسبة المسبب كنسبة المسبب كنسب

الامور المتخالفة فى نسب المقادير لانتساوى دير جات تخالفها قان الضعف يخالف النصف غير خلاف الزائد نصفا مئلا و ذلك ان احد هما يخالف محالفه بمثل مخالفه و الآخر لا يخالف بمثله بالفعل فان زيادة النصف على النصف ليس الابمثل النصف فهو يخالف بمثل ما اذا ما خالفه بمثل هذه الزيادة \_

واما الثلاثة فتخالف الاثنين لابا لاثنين بل بنصف الاثنين وايضا قليس كل ما يخالف لا با لمثل فا نه يخالف على درجة و احدة فا نه يجوز ان لم يخالفه با لمثل بالفعل ان يخالفه بالمثل بالقوة كالزائد جرءا فان ذلك الجزء بالقوة يكون تحته (م) كملا المتخالفين كاز ائد نصفا فان النصف يكون عنه الاثنان و الثلاثة بالتضعيف فهو يعد مما عدا مشعركا و لاكالسبعة اذا خالفها التسعة بالاثنين و يكون الاثنان لا يتقومان منه معاولا بعدها وليس ايضا خلاف ما يخالف لا بالمثل و لا بالحزء الذي هو مثل بالقوة خلافا واحدا فان بعض ذلك يكون حاله مع الضعف او النصف للذين تفا و تهما بمثل احدهما على نسبة الحلاف بالمثل و بالمثل و المنطقة للسبعة عشر وبعضه احدهما على نسبة الحلاف بالمثل فكل نفعتين تكون نسبة ما بينها هوفي غاية الاتفاق فله خصوصية ما خالف بالمثل فكل نفعتين تكون نسبة ما بينها هوفي غاية الاتفاق فله خصوصية دون غاية الابعا دوهو ان النغمة الواحدة في قو ة البعد المتفق الذي هو هذا البعد نفسه دون غاية الابعا دوهو ان النغمة الواحدة في قو قالبعد المتفق الذي هو هذا البعد نفسه

<sup>(</sup>١) هذه الجملة ايست في صف (٢) في الأصل يتكون عنه \_

وايس في الابعاد بعد الامن نفحتين مختلفتين الاهذا البعد فانه من نغمتين مختلفتين (١) وسنبين هواياه وبالقوة وايضا ليس المافي قوة بعد واحد ذي نغمتين متساويتين فقط بل في قوة بعدين بهذه الصفة يتكون كل واحدة منها من احدى نغمتيه ومرجع هذا الى ان كل واحدة من نغمتيه هي الاحرى بالقوة و تقوم عنها به لانسبة الاعداد المتفاوتة احدى نسب خمس نسبة الاضعاف ونسبة الزائد بحرءا ونسبة الانتاء الزائد اجراء ونسبة الاضعاف والزائد جرءا ونسبة الاضعاف والزائد اجراء وقد ثبت في الارثماطيقي ان كل ما على نسبة الضعف فهو المتفق وما على نسبة الزائد جرءا فهو المتفق وما على نسبة الزائد جرءا فهو المتفق وما على نسبة الزائد حرءا فهو المتفق وما على نسبة الزائد حرءا فهو المتفق وما على نسبة الزائد حرءا فهو المتلف والما النسب الانجرى فلا يتفق فيها الاعلى سبيل البدل \_

و المتفقات منها على سبيل البدل اربعة احدها الزائد اجراء من مخرج على نسبة الاعداد المتتالية كالزائد ثلاثة ارباع او خمسة اسداس يكون بدلاعن اصل هو بعد يزيد بجزء وينسب الى مخرج هو مجموع العددين مثل السبعة والاربعة فان السبعة تزيد على الاربعة بثلاثة ارباعه و هو بدل الزائد سبعا

و الثانى ان يكون زائد اباحراء من مخرج على نسبة الافراد المتتالية مثل الزائد ثلاثة الحماس و يكون هذا بدلاعن اصل يزيد بجزء و هو يسمى الزوج المتوسط بين الفرد بن مثل الثمانية للخمسة للثمانية قوة الزائد ربعا لان الحمسة للا ربعة كالعشرة للثمانية \_

و التالث ان يكون على نسبة الضعف و الحزء فيكون قوته قوة الزائد حزأ مضمو ما الى نصف فيسمى الحزء المقرون بالضعف مثاله التسعة للاربعة فالمه على نسبة الضعف والربع فى قوة الزائد ثمنا \_

والرابع ان يكون على نسبة الضعف و جز ، ين و تكون قو ته قوة و فى قوة الزائد سبعا و ما سوى هذا من النسب فغير متفق ا صلا و لا بد لا الا ان يكون قربه من المتفق قربالا يميزه السمع قا خذه مكان المتفق مثل نسبة البعد الذى يسمى التسعة فانه على نسبة الزائد ثلثة عشر من مائة و ثلثة واربعين حزاً وقد زا د على الزائد حزء من ستة عشر اقر به منه فالمتفق على انحاء ثلثة متفق حقيقى اصلى

ومتفق بدل انما يفعله على انه مكان شئ متخيل فى الظبيع و خليفة له ومتفق غير حقيقى ولا بدل ولكنه قريب من الحقيقى يقبله الطبيع على انه الحقيقى بعينه لقر به منه و ليس كل الا بعاد المتفقة تستعمل فى تأليف اللحن فان الكبير منها ترك استعاله والصغير جدا صار الحس لا يشعر بالا تفاق اشدة التشاكل بل بعد النغمتين تعمة واحدة فالمعتدل فى ان يكون غاية الصغر ان يكون على نسبة الزائد جزءا من خمسة و ثلاثين و ربما استعمل ما هو اصغر من هذا الى قريب من الزائد جزءا من خمسة و ا ربعين الى ثمانية و اربعين الزائد على نسبة اربعة لضعاف الذى جزءا من تين الزائد على ثلثة اضعاف الذى بالكل مرتين الزائد على ثلثة اضعاف الذى بالكل والخمسة الزائد بالضعف الذى بالكل الرائد بالنصف الذى بالمحسة الزائد بالخمسة الزائد بالأمن بالا ربعة \_

اعظم اللحن تؤلف نعمتاه المحيطتان بطرفيه على نسبة الذي بالكل مرتين قليو دعه الابعاد التي تليه من الكبار ما امكن حتى يكون بعدا موقع (١) بين طرفيه واسطة يقع فيه ثلثة نغم وبعد ان التقيلة مع الواسطة على نسبة التي بالكل وكذلك الوسطى مع الحادة ثم يعمد الى الذي بالكل الواحد، وقع بين طرفيه واسطة تاليفية تكون الثقلية مع الواسطة على نسسبة الذي بالخمسة والواسطة مع الحادة على نسبة الذي بالخمسة والواسطة مع الحادة الذي بالاربعة فينقص منهانسبة الذي بالاربعة فينقص منهانسبة الذي بالاربعة فتبقى نسبة الزائد ثمنا فتقع واسطة نسبتها الى التقيلة نسبة الستة ويضيف ربع الى ستة وهو ثمن مستة وهذا البعد الزائد ثمنا يسمى الطنبي \_

واذا فعلت بالذى بالركل الآخر هذ الفعل حصلت اربعة ابعاد الذى بالاربعة وطنينان والابعاد التى بالاربعة كبار والكبار احادها نغم فلايتاً لف منها اللحن تأليفا يعتدل فى النفس بل اللحن يتألف عن نغم اشد تقار با منها واسهل على الحلوق للا نتقال من بعضها الى بعض فوجب ان تحشى الفرج الاربعة التى بالاربعة بابعاد اصغر منها واما الطنين فهو من الصغار فكان حشوكل واحد منها ببعد بن فقط مما يصعب مساوقة الحلوق اياه ومما يصعب فى الحلوق محاكاته فان

كانت الطبيعة لا تشتهيه و و جد واحشوها با وفق ابعاد بقيت رونق اللحن متقاربها ثلاثة فاصطلحوا على حشوها بثلثة ابعاد اختيار اللاحسن لااتباءا للضرورة شم كان الذى بالاربعة يحتمل عدة ثلا ثيات من ابعا دلا يتغير عليها منها شئ و لا للواحد منها من و جو ه ترتيبه ترتيب فصا رالذى بالا ربعة يثبت على نسبة واحدة او يختلف بما يتضمنه من الثلا ثيات و وضعاكا لحنس لانواعه فسمى لذلك جنسا واذا اشتمل على اربعة نغم تحيط بئلثة ابعاد سمى الذى با لاربعة واذاريد عليه بعد نسبة الطنيني اجتمع الزائدنصفا من خمس نغم فسمى الذى با لحمسه ـ

وكل جنس اما ان لايكون شئ من ابعاده اعظم نسبة من مجموع الباقيين ويسمى جنسامقوما اويكون بعد ذلك الكنه اصغر نسبة من ضعف مجموع الباقيين ويسمى ملونا واماان لايكون معذلك اصغر نسبة من ضعف مجموع الباقيين ويسمى باطنا و تاليفا و رخوافا لابعاد الذى ثمن و ثمن و طنينى فمن الاجناس القوية ما ابعاده على هذه النسبة الزائد سبعاثم الزائد جزءا من ثما نية وادبعين و جنس آخرا لزائد سبعا الزائد مزءا مسعا الزائد معرين و اصصلحوا على نسبة الزائد سبعا الزائد مجزءا من ثلثة عشر الزائد جزءا من اثنى عشر و جنس آخر الزائد جزءا من الذائد ثمنا الزائد ثمنا الزائد معروايضا الزائد جزءا ما الزائد جزءا من التي عشر و جنس آخر الزائد جزءا من خمسة عشر وايضا الزائد جزءا من اثنى عشر و نغمته متفقة بالتقريب على نسبة مائة وستة و عشرين الى مائة و سبعة عشر و هو قريب من الزائد جزءا من احد عشر و جنس الزائد تسعا الزائد عشر الزائد جزءا من الزائد حزءا من الزائد حضر و حسب الزائد حزءا من الزائد حضر الزائد حزءا من الزائد حضر الزائد حضر الزائد حرءا من الزائد حشر الزائد حضر الزائد حضر الزائد حشر الزائد حضر الزائد حضر الزائد حزءا من الزائد حضر الزائد حزءا من الزائد حضر الزائد حزءا من الزائد حضر الزائد حضر الزائد حزء المن الحد عشر و جنس الزائد حزء المن احد عشر و جنس الزائد حزء المن الدائد عشر الزائد حزء المن احد عشر و جنس الزائد حزء المن احد عشر و جنس الزائد حزء المن احد عشر و جنس الزائد حزء المن احد عشر و حسب الزائد و حد عشر و ح

واما الا جناس الملونة فهنها الزائد خمسا الزائد جزء امن تسعة عشر و الزائد جزء امن تسعة عشر و الزائد جزء امن ثما نية عشر و اجزاء الزائد خمسا الزائد جزء امن اربعة عشر الزائد جزء امن سبعة عشر و اجزاء الزائد سدسا الزائد جزء امن خمسة عشر الزائد جزء امن احد عشر الزائد جزء امن احد عشر الزائد

جزء ا من احد وعشرين ـ

وا ما الوجوه فمنها جنسان الزائد ابعاد الزائد جزءا من احد عشر الزائد جزء ا من ثلثين الزائد ربعا الزائد جزء ا من ثلثة و عشرين الزائد جزء ا من خمسة وا ربعين \_

فهذه هي الاجناس التي نعتد بها وغير ها عدت في الكتب وابعاد الملون قد عدت وابعاد الرخو قد عدت والجمع هو جملة ابعا د مقصور على نغمها تا ليف اللحن فهنه كامل و منه غير كامل فا لكامل هو الذي بالكل مرتين ويشتمل على اربعة عشر بعدا و منه دون الكامل مثل الذي بالكل والخمس و الذي ما با لكل والاربعة و الذي بالكل وغير ذلك على سبب ما يتفق و الجمع الكامل اما متصل و اما منفصل و المتصل هو الذي يتصل اجزاء الذي با لاربعة في احد اللذين بالكل ينظره من الذي بالكل بالآخر و المنفصل هو الذي يفصل بينها الطنيني و كل ذلك اما مستحيل و اما غير مستحيل و المستحيل من و جهين ا ما مستحيل بحسب الاجناس او مستحيل بحسب الانواع و المستحيل من و جهين ا ما مستحيل بحسب الاجناس انفسها بان يكون في الاجناس انفسها بان يحتلف في قربها ملونها و رخوها و ا ما في ترتبيها ترتيبا بجنسين و الطنيني في احدها على الآخر و المستحيل في الانواع ان لا تكون الاجناس الاربعة نوعا و احدا ولا يكون ترتيب الابعاد كل جنسين على وضع و احد و ان كان من نوع و احد و الذي ليس بمستحيل فا نه لا يكون هكذا \_

وكل نقرة منتقل فيها الى نقرة اخرى فا ما ان تنتقل فى مدة لا تمحى فى مثلها عن الحيال صورة الاولى فيكونان فى الحيال كالمتوافقين وا ما ان لايكونا والا يقاع انما يؤلف من نقرات فيها مدد على القسم الاول كل زمان بين نقر تين فا ما ان يكون بحيث تختل السرعة والبطؤ المبنى عليها الانتقال ان يوقع فيه نقرة اولا يمكن الاعلى سبيل يتصل فى الحس ولا ينفصل كما فى الترعيدات بجعل النغم كأنها ممدودة لاكانها متصلة فالذى لا يمكن فيه هوا قصر ازمنة الانتقال وبذلك يمكن السرعة والبطؤ كالزمان بين التاء والنون من قولنا ، تن ، والذى يمكن اما ان يمكن فيه فيه

ایجاد نقر قواحدة فقط کالز مان الذی بین تاء، تن، واما ان یمکن فیه ایجاد نقر یتن بین، الطرفین کما بین تاء \_ تن تن \_ واما ان یمکن فیه ایجاد ثاث نقر ات کما ببن \_ تنن، تنن تنن \_ وکل ایقاع مؤلف من الازمنة الاولی بسمی خفا فا و من الثانیة ثقال. الحفاف و من الثانثة خفاف الثقال و من الرابعة الثقال ثم الثالیف اما ان یقع بادواد منفصلة او باد و اد متصلة و الذی بلا تفصیل بسمی الموصل و هو الهز ج \_

اما الخفيف المبنى على حروف متحركة متتالية واما ثقيل الخفيف التى تتولى نقراته. ولا واحدا وبينهما ارمنة متساوية نقرات ومنه خفيف تقيل الهزج وهو ماكان. بهذه الصفة وازمنته ثوابت وكذلك ثقيل الهزج وعندى ان الهزج باب واحد فانك اذاعلمت معنى التضعيف والطي علمت ان كل واحد منهما يرجع الى الآخر بالطيوا لتضعيف نقر تهاو احدة و اما المنفصل فمنه ما يتو الى نقر تين ثم تجيئ الفاصلة ومنه ما يتوالى ثائا ثلثا ومنه فوق ذلك والمنفصل يتميز من الهزج بالفاصلة زمان. ثانى الازمنة التي يتميز بها الدور الواحد لايتميز زمانه عند النقرة الاخيرة بل نغمة كل نقرة زمان من حق تلك النقرة فيه عند نغمة تلك النقرة وخصوصا في, التا مات (١) والرباب ولابد من ان تكون النقرة الاخيرة يتبعها زمان كاحد ازمنة ما بين النقرات في الدور الذي يسمى ارجلا نم بعد ذلك تجيئ الفاصلة التي اولم تجيُّ لكان الايقاع موصلا فاول المنفصلات الثانية هي التي من نقرتين نقرتين من اصغر الازمنة ثم فاصلة والثانى الذى يتوالى نقر تين نقر تين وبينها الزمان الثانى وبعدهما فاصلة والثالث من نقرتين نقرتين وبينهما الزمان الثالث وبعدهما فاصلة والرابع من نقرتين نقرتين وبينها الزمان الرابع ثم فاصلة \_

وا ما الثلاثى فا ما ان تكون از منته ما بين الارجل متساوية او تكون متخالفة فان كانت متساوية فاما ان تكون من الازمنة الصغرى ثم فاصلة واما من الازمنة الثوانى ثم فاصلة وامامن الازمنة الثوالث ثم فاصلة وامامن الازمنة الروابع ثم فاصلة وامامن الازمنة الروابع ثم فاصلة \_

واما اللختلف آازمانى ان يكون اصغر الزمانين الزمان الاول فلايخاو اماان

يكون

يكون المقدم واما ان يكون التالى واما ان بكون اصغر الزمانين هو الزمان الثانى وهذا ايضا اما مقدم واما مؤخر وقد يكون الزمان الثانى اعظم من هذا فيكون الزمان الرابع –

واما الرباعي فأما من اصغر الازدنة ثم فاصلة واما من الازمنة الآخرى فلا يستعمل الطول دوره -

واما الخماسيات فلا تستعمل الاخفافها ثم فاصلة واللحن يؤلف من نغم تفرض وما في جماعة كامله وغير كاملة ثم يوجد بالفعل بالانتقالات عليها وبسائط الانتقالات اثنان طافر ومتصل والطافر هو الذي يتقل فيه من نغمة الى غير تاليتها والمتصل هو الذي ينتقل فيه من نغمة الى تاليتها وكل ذلك اما صاعد واما فازل وليس كل ايجاد النغه في اللحون بالانتقال بل قد يكون بالاقامة وهو ايجاد نغمة مرادا كثيرة -

والما الانتقالات المركبة فهى بالعودات اما على الانتقال واما على الطفر والعودات امامتشابهة اوغير متشابهة والمتشابهة هى التى تكون بينة الانتقال فيه من الكم والكيف واحدة وغير المتشابهة اما ان تكون غير متشابهة فى الحم اوفى الكيف اوفيها جميعا والمتشابهة فى الحم هى التى عدد نقر اتها متساوية لكن بالانتقالات الحزئية غير متساوية وذلك بلن تكون اطرافها مختلفة فى المأخذ اويكون حشوها مختلفا بالطفرة بالاتصال واما المتشابهة بالكيف فهو عكس هذا واما المتشابهة فيها جميعا فهو بالغلبة والغير المتشابهة اما حافظ النسبة اوغير حافظ والحافظ النسبة فى الكم مثلا ان يكون الاولى اربع نقرات ثم يرجع فيجعل ثلاثة وكذلك على الولاء اويرجع فتجعل ثلاثة وكذلك على الولاء اويرجع فتجعل ثما متعدن نقرات مع هذه العودات اما ان تجعل نفا متتالية فاذا اتفق ان كان مع هذه العودات متشابة اومتناسبة سمى انتقالا دائرا وتجمع هذه بعدين تكون از منة الانتقالات محضوظة فيها ايقاع واحد وايقاع مؤلف كالواحد تكون ا لطفرات على نغم متفقة فان الاتصالات لا يمكن الاعلى المتفق وكل نغم توجد بالفعل فى جماعة متفقه الابعاد بانتقالات مكررة متفقة باية ع متفق

فهو لحن و الواحد منه ليس من ايقاعات مختلفة ــ

فاما الآلات فبعضها إعداد النغمة والواحدة منها آلة واحدة كالصنج والشامرود و منها جعل آلة و احدة منها بعدة نغم مثل اوتار البربط و الطنبو ر وثقب المزامير وهو على قسمين اما ان نكون الآلة الواحدة تستعمل فى نغم كثيرة بدستانين كثيرة و منها تستعمل الآلة الواحدة لنغم كثيرة بهيئات من الاستعال مختلفة مثل ثقب المن اه ير فانها تنخز ح من الواحدة منها نغم مختلفة با ختلاف اللس بالاصبع و اختلاف النفخ بالشدة والضعف و الآلة المشهورة هي البربط و قدعلق عليه اربع طبقات كل طبقة منها في قوة وتر واحد وانما يكثر عددها ليكون امد صوتا و تكون ممكنا عليه من اصناف النحاس التي سنذكر ها و شددستان بالخنصر منها على ربع الآلة لتكونالنغمة المطلقة على نسبة المثل والثلث للنغمة الحنصرية التي فيه و ابعا ده في تسر يتها ان يجعل المطلق المثلث مساويا لخنصر البم لتكون نغمة مطلق المثلث على نسبة الثلاثة الاربعاع من البم وكذلك كل سافل عند العالى الى الزير فيكون مطلن الزير المارباع البم وهوء لى نسبة سبعة وعشرين من اربة وتسعين وسبابة كل و ثر عـلى نسبة الطنيني من المطلق فيكون على التسعة من الآلة مطلق كل و تر مع سبابته التي تحته على نسبة الذي بالخمسة و الوسطى العالية من الخنصر على نسبة الطنيني فانه مثل الحنصر ومثل ثمنه فالخنصر على التسع منه الى المشط فلذلك تكون وسطى كل وثر عالى من الخنصر الوتر الذي تحته على نسبة الذي بالخمسة واما البنصر فهو على التسع من السبابة فلذ لك سبابة كل وترمع بنصر الذي تحته فهو على نسبة الذي بالحمسة وهذا كله لان نسبة كل دستان فوق الى نظيره من تحت نسبة الذي بالاربعة وكذلك مطلقكل عال مع سبابة كل ثالث سافل وسبابة كل عال هو مع بنصر كل ثالث سافلو و سطى كل عال مع خنصر كل سا فل على نسبة الذي بالكل \_

واما وسطى زازل فانها من الوسطى الاولى والبنصر على قريب من النصف حتى تكون السبابة زائدا عليه قريب حزء من انهى عشرو الذى بلى السبابة من فوق على

نبة الطنبي من هذا الوسطى فلذاك تكون نسبة كل تالى السبابة الى الوسطى الذي بليه من تحت على نسبة الذي بالخسبه والى وسطى الآلث السائل على نسبة الذي بالكل و اما اجراء الدستانين فالصحيح هو أنه على نسبة الزائد سبعا من هذه الوسطى فتكون مطلق الم مع سبابة الوتر على نسبة الى بالكل والاربعة و مع بنصره على نسبة الذي بالكل والخسه و هو ثلاثة ا ضعاف ولا يوجد في هذه الآلة البعد الاعظم الابان ينزل عن خنصرالزمِ اذ يعلووتر خامس من تحت الزير وقد يستعمل وقتا ويستمر الحال فكان يتعطل منه بعد واحد وهوالقيه -فقول انما تأتف اللحن مع ما هو تحسيني و الأصل هو ما ذكرتا في تعليمنا تاليف اللحن واما التحسين هم ما يختص بالنغم ومنه ما يختص بالايتاع والذى يختص بالنغمفة الرعدومعالتمرع ومنه التبديل ومنه الركب والرعيدهوانيشدل ذمانالتف تبنغمة تتوالى لايحسن وصلها وتمكى النغمة الواحدة المهرورة وبسمى للرغلة والممريخ اصناف فنه يدرج الى الحدة ومنه يدرج الى الثقل ومنه بلا تدريج ويسمى التشنق وهوان يوضع احد الاصبعين عسلى حلة وترين وترين متساوى الطبقة ويرعد بالأصبع الباقية على استنفار يمسك من غيرتر عيد والترعيد هوان يخلط بالنعم الاصلية في تقرة واحدة تغمة موافقة لما وانضل ذلك لا يكون من الابعلا انكبار واغضله الذي بالسكل ثم الذي بالجسة ثم الذي بالاربعة ـ واما الابدال فان يكون لنفعه موضع من الجمع فتنقل الى فوقها وتترك هي فان كان حق النعمة في اللحن أن لا يكون جرما من بعد و لكن بكون مقاوما عليها ابد الما على وجهين احدهما ان تحدب مي اصلا والتاني ان توجد في نقرة نقرة اخرى ومذابسي التضعيف \_

ولها ما يختص با لايقاح فهو اما يزيادة واما تقصان والزيادة اما في المقادير واما في الاعداد وكذلك القصان والزيادة على مقادير الازمنة بابطاء للحركة ويسمى و تيلا والتقصان فيها على الا تصال ويسمى جنسا وا ما الذي يختص بالفواصل فيسمى حذفها اصلا و تطويلها تقصيرا واما المذي يختص بالمدد فهن ذلك

لنقصان نقرات مع حفظ ز مانها و يسمى طنا (١) و اما بنقل الا زمنة الكبار بالنقرات التى فيها بالقوة فيماكان من ذلك فى نفس دوره يسمى تضعيفا و ماكان فى آخر الا يقاع يسمى نقرة المحاز و ماكان قبل الدوريسمى تصديرا و ما يغلب به ازمنة الفواصل المتخللة يسمى احماد او التضعيف فى الثقال احسن و الطبى فى الحفاف احسن و الا قامة على نمط واحد من الجنسين مستحسن و تبديلها الى المختافات المتضادات احسن و بالله التوفيق \_

تمت الرسالة الموسيقية بحمد الله و منه من الملاء الشيخ الرئيس على الملاء السيخ الرئيس على المدخل



<sup>(</sup>۱) حال طوا \_

صانها الله عن حميع البلايا والفتن \_

## خاعة الطبع

الحمد لوليه الرحيم البار والصلوة والسلام على نبيه المختار وآله الاطهار واصحابه الاخيار \_ اما بعد فقد و قع الفراغ من طبع هذه الرسالة الفائقة يوم الاحد غرة جمادى الاولى سنة ثلث و خمسين و ثلثما ئة بعد الالف من الهجرة النبوية على صاحبها افضل الصلاة والسلام بعونه تعالى وحوله و قوته \_ وقد نقلنا هذه الرسالة عن النسخة القديمة المحفوظة بمكتبة رامفور في الهند تحت رقم (۸۲) في الحكة \_ و قا بلنا ها على نسخة المكتبة الآصفية بحيد رآباد الدكن

و قد اعتنى بمقابلتها و تصحيحها الحقير والفاضل النحرير العالم الحبير مو لا نا السيد عبدا لله بن احمد العلوى سلمه الله القدير \_

> وآخر دعوانا ان الحمد لله العلى التكبير و الصلوة والسلام على رسوله البشير النذير و آله الا تقياء و اصحابه النجباء

السيدزين العابدين الموسوى د ائرة المعارف

# فهرست الكتب الحديدة التي تحت النصحيح

#### ١ \_ حلية الاولياء

قد جمع العلامة ابو نعيم المتوفى سنة ـ ٣٠٠ ـ فيه احوال الصحابة الكرام و الائة التابعين لهم باحسان رضوان الله عليهم و الصوفية و السالكين رحمهم الله بطرز المحدثين و تكلم با عاجيب احوال زهدهم و تقواهم ـ

#### ٢ - صفة الصفوة

هذا من التصانيف النادرة للعلامة لبين الجوزى المتوفى ــ سنة ــ ٧٩٥ قد نقـح فيه الاخبار الواردة في حلية الاواياء وحققها غاية التحقيق ــ

### ٣ \_ الضوء اللامع في اعيان القرن الناسع

هذا من تصانيف الامام السخاوى ـ ولما طبعنا فيما قبل الدر را الكامنة في اعيان المائة الثاسعة ـ المائة الثا منة اردنا طمع هذا الكتاب المشتمل على اعيان المائة التاسعة ـ

#### ٤ . . النور السافر في اعيان القرن العاشر

من تصانيف العلامة السيد عبدالقاد ربن الشيخ عبدالله العيد روسي ثم الاحمد آبا دى ذكر فيه احوال العلماء والفضلاء والسلاطين الذين كانوا في القرن العاشر ارد ناطبعه لتكيل سلسلة القرون كما نبهنا على ذلك فيما تقدم \_

#### ه ـ احكام الوقف

هذا الكتاب نا در الوجود في مسائل الوقف من تصانيف العلامة هلال بن

يحيى بن سلمة ااراعى المتوفى سنة ( ٢٤٥) -

#### ٧ \_ كتاب المعتبر

هذا من تصانیف العلامة ابی البركات البغدادی الذی كان من مشاهیر الحكاء فی القرن الحامس وهو كتاب مستند فی المعقولات مشتمل علی ثلثة اقسام المنطقیات و الطبیعیات و الآلهیات \_

#### ٧ \_ جو امع اصلاح المنطق

من نصانیف العلامة زید بن رفاعة فی علم اللغة و هو تلخیص کتاب اصلاح المنطق لابن السکیت و المؤلف المذکورمن مصنفی اخوان الصفا الذین کا نوا المئة فنونهم واکابر زمانهم \_



# اعلان

جس کتاب پر مجلس دائر ۃ المعار ف کی مهر یا عهده داد متعلقہ کے دستخط نه هو ن خریدار اسکو مال مسرو قه سمجهین اور ایسی کتاب کو مقتضاء احتیاط هر گز خرید نه فر مائین

المعلرف

مه مم مجلس د الرة المعارف الديمانية

